
 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

58 
 

Desarrollo histórico de la literatura: Crítica, cavilación y lógica 

Historical Development of Literature: Criticism, Reflection, and Logic 

 

Andrea Mercedes Alvarez Rubio 

https://orcid.org/0000-0001-7605-4580  

aalvarezr@unc.edu.pe  

Universidad Nacional de Cajamarca, Perú 

Resumen: 

Este artículo propone un modelo analítico para comprender el desarrollo histórico de la 

literatura occidental, no como una mera sucesión de movimientos estéticos, sino como 

una evolución dialéctica entre tres modos de pensamiento: la crítica (el juicio analítico y 

normativo), la cavilación (la introspección filosófica y subjetiva) y la lógica (los sistemas 

estructurales y narrativos). Se argumenta que la primacía, la tensión o la fusión de estos 

tres pilares configuran las epistemes dominantes de cada período literario. A través de un 

recorrido diacrónico —desde la lógica mimética de la Antigüedad Clásica, pasando por 

la cavilación teológica medieval y la explosión de la crítica en la Modernidad, hasta la 

deconstrucción de la lógica en la Postmodernidad— el artículo sostiene que la historia de 

la literatura es, en esencia, la historia de las formas en que la conciencia humana ha 

negociado su relación con el lenguaje, la verdad y la estructura del pensamiento. 

Palabras clave: historia de la literatura, teoría literaria, crítica, lógica narrativa, 

cavilación, hermenéutica, desarrollo literario 

Abstract: 

This article proposes an analytical model for understanding the historical development of 

Western literature, not as a mere succession of aesthetic movements, but as a dialectical 

evolution between three modes of thought: criticism (analytic and normative judgment), 

rumination (philosophical and subjective introspection), and logic (structural and 

narrative systems). It is argued that the primacy, tension, or fusion of these three pillars 

defines the dominant epistemes of each literary period. Through a diachronic journey—

from the mimetic logic of Classical Antiquity, through medieval theological rumination 

and the explosion of criticism in Modernity, to the deconstruction of logic in 

Postmodernity—the article argues that the history of literature is, in essence, the history 

of how human consciousness has negotiated its relationship with language,  truth, and the 

structure of thought. 

Keywords: history of literature, literary theory, criticism, narrative logic, reflection, 

hermeneutics, literary development 

 

https://orcid.org/0000-0001-7605-4580
mailto:aalvarezr@unc.edu.pe


Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

59 
 

Notas preliminares 

La historia de la literatura es uno de los recorridos más emocionantes relacionados 

con la invectiva de la humanidad, ya que revela los deseos más profundos de esta en 

cuanto a su tendencia a perpetuarse en el tiempo y el espacio. Es decir, la literatura, en 

cuanto a su uso de signos lingüísticos, parte de un diálogo que interpela la tendencia 

humana hacia la inmortalidad. De allí que todos los grandes dramas de la literatura tengan 

como tema las relaciones de los hombres con la muerte, la trascendencia y las relaciones 

sociales que permitan la permanencia de los sentidos, entre otras cuestiones. Los 

contenidos literarios, asimismo, siguen una bifurcación cuyos caminos se componen de 

lo llamado “apolíneo” y “dionisíaco”. 

“Dionisos, el más extático de todas las divinidades griegas, era claramente un 

dios preolímpico que fue el último en incorporarse al panteón oficial. Parece 

que las representaciones más antiguas lo concebían como un leño o un tronco 

de árbol, lo que claramente le asocia a los bosques, por lo que algunos de sus 

apelativos seguían siendo dendrites, ‘el de los árboles’, o floios, ‘corteza’. El 

mito y la iconografía lo asocian también con la adormidera, la tóxica hiedra y 

las serpientes. El propio Dionisos se salvó de los piratas que lo habían 

capturado convirtiendo los remos y el mástil del barco en estos animales y 

llenándolo de hiedra tóxica. Por su parte Apolo se convirtió en el señor de 

Delfos después de matar a la serpiente Pithon. Tal vez tenga alguna 

significación la relación existente entre Dionisos y Apolo con la mántica 

extática que comenzó a practicarse en Delfos y tan alejada de la posterior 

manera apolínea de vaticinar mediante signos susceptibles de interpretación. 

Conocer el lenguaje de los animales es síntoma de iluminación y de poseer 

dones proféticos. El simbolismo de la serpiente, animal sagrado y mágico, está 

conectado con las toxinas vegetales que matan, curan o alteran la mente. Que 

unas serpientes proporcionaran a Melampo y Tiresias sus dotes adivinatorias 

podría querer significar que las habían conseguido por medio de plantas 

psicoactivas. En cualquier caso Melampo, como afirma el mito, era un experto 

conocedor de drogas. La relación de su nombre con el Melampódion, o sea con 

el eléboro negro […], ha sido también señalada por algunos investigadores. 

Tal ocurre también con Iamos, engendrado por Apolo en la ninfa Evadna, 

fundador de toda una estirpe de vaticinadores y cuyo nacimiento está asociado 

a las serpientes” (Wagner, s/f, p. 2). 

Apolo, como dios griego antiguo, simboliza el sol, el eje vertical de la vida, en 

contacto con las musas griegas. Dionisio, por su parte, es el dios griego del éxtasis, 

asociado al vino y que simboliza el eje horizontal de la vida, en tanto expresión de 

loctónico y telúrico. La concepción moderna del desenvolvimiento de lo dionisiaco y lo 

apolíneo fue estudiada a profundidad por Nietzsche, en su reflexión de lo trágico y la 

tragedia griega. 

“La tragedia resume en sí el delirio orgiástico de la música, elevando así de un 

golpe la música a su perfección, tanto entre los griegos como entre nosotros; pero 

añade también el mito trágico y el héroe trágico que, parecido a un formidable 

titán, toma sobre sus hombros el fardo del mundo dionisíaco y nos libra de él. 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

60 
 

Mientras que de otra parte, por este mismo mito, sabe mostrar en la persona del 

héroe trágico el avasallamiento del áspero deseo de vivir esta vida y sugerir, con 

gesto admonitor, la idea de otra existencia y de una alegría más elevada 

entrevistas por el héroe combatiente, y a las cuales se prepara, no por sus 

victorias, sino por sus derrotas y su ruina. Entre el alcance universal de su música 

y el oyente sometido a la influencia dionisíaca, la tragedia introduce un símbolo 

sublime, el mito, y suscita en aquél la ilusión de que la música no es más que un 

admirable procedimiento, un incomparable medio de dar vida al mundo plástico 

del mito. Este noble subterfugio permite entonces a la música plegar su paso a los 

ritmos de las danzas ditirámbicas, abandonarse impunemente a un sentimiento 

orgiástico de libertad, al que, en cuanto música en sí, le estaría prohibido 

entregarse con tal licencia sin la salvaguardia de esta ilusión. El mito nos protege 

contra la música, y él solo, por otra parte, da a ésta la suprema libertad. La 

música, en cambio, confiere al mito trágico un alcance metafísico tan penetrante 

y decisivo que, sin este auxiliar único, la palabra y la imagen no hubieran 

alcanzado nunca. Y especialmente por el efecto de la música el espectador de la 

tragedia se ve invadido de este seguro presentimiento de una dicha suprema, en 

la cual termina ese camino de ruina y decepción, de suerte que cree oír la voz más 

secreta de las cosas que, desde el fondo del abismo, le habla inteligiblemente. […] 

Aquí vemos interponerse, entre nuestra más alta emoción musical y aquella 

música, el mito trágico y el héroe trágico que, en el fondo, no son más que 

símbolos de los hechos más universales, de los fenómenos más generales que 

únicamente puede expresar la música. Pero, en cuanto símbolo, el mito sería 

absolutamente ineficaz y pasaría completamente inadvertido para nosotros, no 

pudiendo en ningún momento desviar nuestra atención de las resonancias del 

universalia ante rem, si nuestra sensibilidad permaneciese bajo la pura 

influencia dionisíaca. Entonces es cuando se manifiesta la fuerza apolínea, 

resucitando, con ayuda del bálsamo saludable de una bienhechora ilusión, al 

individuo, casi anonadado […]” (Nietzsche, 2007, pp. 157-159). 

Hay que entender que la música y la poesía, es decir, la melodía y la lírica, son 

fenómenos que a veces son unitarios y, otras veces, están separados. Es decir, son artes 

que tienen una esencialidad propia; sin embargo, pueden caer bajo una misma expresión 

metafísica. El ámbito de la literatura parte de la fantasía, es decir, del retrato poético de 

categorías naturales en la esfera de lo útil, tal como lo entiende Jauss (1978). 

¿Cuál es, pues, la esencia del poetizar? Porque, desde luego, poetizar no es hacer 

versos. Los versos son los ruidos que, con mayor probabilidad, anuncian la presencia del 

temblor poético. Pero este puede existir sin versos y, recíprocamente, el terremoto muy 

profundo no altera el sismógrafo tanto como un leve y aparatoso resbalón de sus soportes. 

Es necesario, pues, retroceder hasta los mismos manantiales de donde brota la corriente 

poética. Pero, ¿cómo describirlos? Voy a seguir un método de definición coordinativo. En 

lugar de considerar al poetizar en sí mismo, aislado de los demás movimientos 

espirituales, voy a tratar de determinar la posición que ocupa en el mundo total del alma, 

para obtener así una construcción relativa, pero de extraordinaria claridad y fuerza, de su 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

61 
 

esencia (Aristóteles, 1999). Ciertamente, este propósito presupone una teoría de la 

estructura general del universo espiritual, pero puede ser muy sucinta. Bastará, en rigor, 

atenernos a tres coordenadas, como en la geometría del espacio: una de estas líneas será 

la idea de conocimiento; la segunda, la idea de voluntad, de apetito intelectivo; la tercera, 

la idea de sentimiento o afectividad. Conocimiento, voluntad y sentimiento son los tres 

ejes del ‘espacio espiritual’, las tres categorías supremas de la esencia del espíritu.  

En consecuencia, que el conocimiento del hombre es, originariamente, de 

naturaleza práctica y técnica, y que la organización del caos en el mundo está llevada a 

cabo según esquemas de acción; es decir, que rigurosamente hemos tallado con nuestras 

herramientas los primeros conceptos, y las palabras son también, originariamente, 

símbolos de productos, de artefactos o de instrumentos. Para decirlo con precisión, de la 

técnica sacamos las categorías para conocer el mundo y el entendimiento humano. 

Personalmente, no creo que sea necesario introducir una nueva potencia espiritual para 

verificar el tránsito al conocimiento especulativo (por ejemplo, una intuición a la manera 

de Bergson o una actividad ideatoria según Scheler).  

Es más sabia y armónica la teoría que defiende la identidad sustancial del 

conocimiento técnico y especulativo, porque los argumentos del operacionalismo pueden 

servir para debilitar las tesis intuicionistas (por ejemplo, la excesiva separación entre el 

Homo sapiens y el Homo faber, que lleva a Scheler al extremo de concluir que entre un 

chimpancé listo y Edison — tomado este solo como técnico — no existe más que una 

diferencia de grado, aunque ésta sea muy grande); porque en el pensamiento especulativo 

más depurado se rastrean sin cesar vestigios abundantes del pensar operacional.  

Pero en contra del operacionalismo, en este artículo se deduce con evidencia que 

el entendimiento esté configurado en torno a la actividad técnica manual, ni que ésta se 

encuentre configurada en torno a aquél. Así, pues, subentiendo que el pensar técnico 

constituye ya, por sí, una actividad espiritual superior, que no difiere esencialmente de las 

actividades espirituales cognoscitivas ulteriores: precisamente estas solo pueden 

acontecer sobre las formaciones y resultados obtenidos por el pensamiento manual; existe 

así una continuidad admirable en la evolución del espíritu.  

Comienza este a propósito de la actividad práctica y técnica sobre el mundo; y él 

mismo, justamente por virtud interna de las relaciones entre los resultados prácticos, se 

eleva a la actitud especulativa. Los materiales del sentido poético se toman de las 

categorías propias del mundo espontáneo de lo útil. De tal forma, todas las formas 

poéticas o tropos son retratamientos de las categorías que se emplean para designar las 

cosas de la realidad. 

Dimensión filosófica de la literatura 

La dimensión filosófica de la literatura, es decir, su lugar en la ontología, ha sido 

ampliamente estudiada por diversos autores. Para Baumgarten, el lugar que ocupa lo 

poético es principal: 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

62 
 

“La filosofía poética es la ciencia que lleva el lenguaje sensitivo a la perfección. Pero 

como en el habla ya tenemos aquellas representaciones que comunicamos, la filosofía 

poética supone en el poeta una facultad cognoscitiva inferior. Por eso, dirigirla en el 

conocimiento sensitivo de las cosas sería tarea de la Lógica en sentido general, pero 

quien conoce nuestra lógica no ignora cuán sin cultivar se halla ese campo. ¿Acaso no 

es por reducirse a los estrechos límites en los que la encierra su misma definición que la 

lógica es tomada por una ciencia, o bien del conocimiento filosófico de alguna cosa, o 

bien por una ciencia que dirige la facultad cognoscitiva superior hacia una verdad 

cognoscible? Pues, en efecto, habría de permitirse a los filósofos buscar también, no sin 

ingente provecho, aquellos artificios con los cuales puedan pulir las facultades inferiores 

de conocimiento, agudizarlas y aplicarlas más fructíferamente en provecho de todo el 

mundo. Como la psicología otorga firmes principios, no dudamos de que, para dirigir las 

facultades cognoscitivas inferiores, pueda darse una ciencia del conocimiento sensible 

de alguna cosa” (Baumgarten, s/f, p. 13). 

Por otra parte, las relaciones inmanentes a la literatura han sido analizadas de 

manera profunda y sostenida por el literato y estudioso Jesús G. Maestro, con su idea de 

los cuatro materiales literarios: 

Esta comparación o relación —symploké— entre términos literarios, sobre la que 

se fundamenta y articula todo lo relativo a la Literatura Comparada, no se agota en sí 

misma como una figura retórica, sino que remite a la idea misma que la justifica y hace 

posible. Toda comparación literaria, toda comparación entre términos o materiales 

literarios, ha de ser crítica, racional y lógica. La Literatura Comparada, en suma, es una 

forma destinada a conceptualizar materiales literarios desde criterios comparativos, 

criterios que, por sí mismos, postulan valores y contravalores, en relación dialéctica, 

científica y crítica. 

El núcleo de la literatura comparada es, por lo tanto, la comparación. Sin embargo, 

no debe confundirse con una figura retórica; se trata de una figura gnoseológica, es decir, 

relacionada con el conocimiento. Por ello, es necesario hablar de 'relator', un término que, 

desde criterios gnoseológicos, designa a la figura que permite al intérprete o comparatista 

actuar como sujeto activo al relacionar distintos términos o referentes literarios. Esto se 

hace con el propósito de compararlos críticamente y construir interpretaciones sintéticas 

que faciliten un conocimiento útil, crítico, conceptual y lógico de los materiales literarios. 

En definitiva, la relación constituye la figura gnoseológica principal y específica de la 

literatura comparada, como metodología para el conocimiento científico y crítico de la 

literatura. 

Ahora estamos en mejores condiciones para confirmar y refinar la definición 

inicial de la literatura comparada, entendida como el estudio comparativo de los 

materiales literarios. Esta comparación requiere una crítica de los valores, los materiales 

y las formas, es decir, una interpretación analógica, paralela y dialéctica. No solo implica 

analizar conceptualmente los materiales literarios, interpretándolos como conceptos 

según criterios categoriales y científicos, sino también las ideas formalmente objetivadas 

en esos materiales, interpretándolas críticamente desde una perspectiva filosófica. Solo 

así se puede lograr una formalización completa, conceptualizada a partir de criterios 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

63 
 

sistemáticos, racionales y lógicos, de los materiales literarios, considerados términos 

complejos (autor, obra, lector, transductor) en el campo de la literatura. Por lo tanto, la 

comparación entre estos materiales, que involucra ideas objetivadas en ellos (crítica 

literaria) y basada en conceptos categoriales previamente definidos (teoría literaria), se 

realizará mediante analogía, paralelismo o dialéctica, según si las relaciones verificadas 

resultan semejantes, afines o antinómicas (Eagleton, 1983).  

La teoría de los materiales literarios, así expuesta por el Maestro, responde a las 

interrogantes planteadas por el estructuralismo y posestructuralismo francés; para 

quienes, en palabras de Barthes, el autor ha muerto. La muerte de los “sujetos” también 

fue un camino trazado por Nietzsche y Hegel con la muerte de Dios. 

“La divinidad es adorada en la obra de arte, tanto en la simple como en la 

excelente. El estremecimiento de la divinidad, la anulación de lo singular, penetra 

en la asamblea. Pero pronto ella toma aliento, echa una ojeada a las criaturas 

vivientes, se despierta al sentimiento de la vida. Ellos se reconocer como vida, 

concuerdan los unos con los otros, se toman de las manos, se sienten, comienzan 

a moverse, comienzan a danzar. El regocijo cambia en la armonía, en la 

pluralidad de las imágenes y de los pensamientos. Mediante el ritmo, la medida 

concurre para frenar lo subjetivo, lo casual. Los individuos devienen componentes 

de la unidad objetiva. Ésta última, golpea los tímpanos, como Cibeles, la gran 

madre de los dioses, o, en todo caso, procede con fuerza silenciosa e inconsciente. 

Y así la divinidad goza de sí misma y el hombre se identifica con ella. Aquél gozo 

es traspasado en el comer de la divinidad, pero ello expresa profundamente el 

dolor infinito, el completo colapso de la intimidad. Dios se da al sacrificio, se da 

a la destrucción. Dios ha muerto; la más alta desesperación de la completitud del 

ser abandonada por Dios” (Hegel, 1803-1806, p. 32). 

El alejamiento del Autor (que, siguiendo a Brecht, podría llamarse un verdadero 

‘distanciamiento’, en el que el Autor se vuelve una figura pequeña, como una estatuilla 

en el fondo de la escena literaria) no es solo un hecho histórico o un acto de escritura: 

modifica profundamente el texto moderno (o, dicho de otra manera, en el que el autor 

desaparece en todos los niveles). Primero, el concepto de tiempo también cambia. Cuando 

se piensa en el autor, este siempre se ve como el pasado de su propio libro: el libro y el 

autor están en una misma línea temporal, en un antes y un después. Se entiende que el 

Autor alimenta al libro, que existió antes que él, y que piensa, sufre y vive para él; 

mantiene una relación similar a la de un padre con su hijo.  

En contraste, el escritor moderno nace junto a su texto; no tiene un ser que lo 

preceda o exceda su escritura. No es un sujeto cuyo predicado sería el libro; no hay otro 

tiempo que el de la enunciación, y todo texto está escrito en un eterno aquí y ahora. 

Además, (o esto implica que) escribir ya no es solo un acto de registrar, constatar, 

representar, como decían los Clásicos, sino que es, según los lingüistas influenciados por 

la filosofía oxfordiana, un performativo, una forma verbal especial (normalmente en 

primera persona y en presente) donde la enunciación no contiene más que el acto mismo 

de ser pronunciada: algo similar al “Yo declaro” de los reyes o el “Yo canto” de los poetas 

antiguos. El escritor moderno, después de abandonar la figura del Autor, ya no puede 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

64 
 

creer, siguiendo la visión trágica de sus predecesores, que su mano sea demasiado lenta 

para sus pensamientos o pasiones; en cambio, convierte esa necesidad en ley, enfatiza ese 

retraso y trabaja sin descanso en la forma. Para él, por el contrario, la mano, desligada de 

toda voz, guiada solo por un gesto de inscripción (no de expresión), traza un campo de 

origen, o al menos, cuyo único origen es el mismo lenguaje, precisamente aquello que 

siempre pone en duda todos los orígenes. 

Hoy en día, entendemos que un texto no es solo una fila de palabras con un único 

sentido, en cierto modo teológico (como si fuera el mensaje del Autor-Dios), sino un 

espacio multidimensional donde diversas escrituras se producen en concordancia y 

contraste, sin que ninguna sea la original. El texto funciona como un tejido de citas de 

distintas áreas de la cultura. Como Bouvard y Pécuchet, eternos copistas, a la vez sublimes 

y cómicos, cuya profunda ridiculez revela la verdad de la escritura, el autor simplemente 

imita un gesto anterior, nunca original. Su único poder consiste en mezclar escrituras, 

contradecir unas con otras, de modo que nunca pueda apoyarse en una sola. Aunque 

busque expresarse, debe comprender que la “cosa” que intenta ‘traducir’ no es más que 

un diccionario ya formado, en el que las palabras solo pueden explicarse mediante otras 

palabras, en un ciclo infinito (Foucault, 1966). 

Una vez alejada del Autor, la pretensión de ‘descifrar’ un texto resulta inútil. Darle 

a un texto un autor es imponerle un seguro, proveerle de un significado último y cerrar la 

escritura. Esta concepción le viene muy bien a la crítica, que entonces pretende dedicarse 

a la importante tarea de descubrir al Autor (o a sus hipóstasis: la sociedad, la historia, la 

psique, la libertad) bajo la obra: una vez hallado el Autor, el texto se ‘explica’, el crítico 

ha alcanzado la victoria; así pues, no hay nada asombroso en el hecho de que, 

históricamente, el imperio del Autor haya sido también el del Crítico, ni tampoco el hecho 

de que la crítica (por nueva que sea) caiga desmantelada a la vez que el Autor. En la 

escritura múltiple, efectivamente, todo está por desenredar pero nada por descifrar; puede 

seguirse la estructura, se la puede reseguir (como un punto de media que se corre) en 

todos sus nudos y todos sus niveles, pero no hay un fondo; el espacio de la escritura ha 

de recorrerse, no puede atravesarse; la escritura instaura sentido sin cesar, pero siempre 

acaba por evaporarlo: precede a una exención sistemática del sentido. Por eso mismo, la 

literatura (sería mejor decir la escritura, de ahora en adelante), al rehusar la asignación al 

texto (y al mundo como texto) de un ‘secreto’, es decir, un sentido último, se entrega a 

una actividad que se podría llamar contrateología, revolucionaria en sentido propio, pues 

rehusar la detención del sentido, es, en definitiva, rechazar a Dios y a sus hipóstasis, la 

razón, la ciencia, la ley (Barthes, s/f). 

Se podría, pues, considerar el estatus gnoseológico y ontológico de la literatura, 

puesto que lo que interesa primeramente es a través de qué facultades espirituales son 

captados y ejercidos los materiales literarios, como en el caso del diálogo Ion de Platón, 

para el que la cualidad poética-literaria no depende de los sujetos, no se aprende ni se 

puede enseñar, ya que es un regalo de los dioses: 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

65 
 

“Si dices la verdad, Ion; si es el arte y a la ciencia a lo que debes tu buena 

inteligencia de Homero, entonces obras mal conmigo, porque después de haberte 

alabado por las bellezas que sabes de Homero y haberme prometido que me 

harías partícipe de ellas, veo ahora que me engañas, porque no sólo no me haces 

partícipe, sino que tampoco quieres decirme cuáles son esos conocimientos en 

que sobresales, por más que te he apurado; y, semejante a Proteo, giras en todos 

sentidos, tomas toda clase de formas, y para librarte de mí, concluyes por 

transformarte en general, para que yo no pueda ver a qué punto llega tu habilidad 

en la inteligencia de Homero. Si es al arte al que debes esta habilidad y estás 

comprometido a mostrármela, faltas a tus palabras; entonces, tu procedimiento 

es injusto. Si por el contrario, no al arte sino a una inspiración divina se debe el 

que digas tan bellas cosas sobre Homero, por estar tú poseído y sin ninguna 

ciencia, como te dije antes, en este caso no tengo motivo para quejarme de ti. Por 

lo tanto mira si quieres pasar a mis ojos por un hombre injusto o por un hombre 

divino. […] En este caso, Ion, te conferimos precioso título de celebrar a Homero 

por inspiración divina y no en virtud del arte…” (Platón, 1871, pp. 209-210). 

Para los teóricos del arte, la idea de la “inspiración divina” se explica mediante el 

“entusiasmo”, como plantea Charles Batteux, quien sostiene que dicha inspiración es una 

condición fundamental del genio. No todos los genios prolíficos sienten siempre la 

presencia de las Musas; enfrentan periodos de sequía y esterilidad. La inspiración de 

Ronsard, quien nació poeta, tuvo pausas de varios meses. La musa de Milton presentaba 

discontinuidades, un problema que también afecta a obras de Estacio, Claudiano y otros, 

quienes experimentaron fases de apatía y debilidad; ¿No dormía a veces el gran Homero 

en medio de sus héroes y dioses? Existen, por tanto, momentos de éxtasis para el genio, 

cuando el alma, encendida como por un fuego divino, imagina toda la naturaleza y 

transmite ese espíritu de vida a los objetos, esos aspectos emocionantes que nos seducen 

o fascinan. 

Esta condición del alma se denomina entusiasmo, un término que todos entienden 

bastante bien, pero que pocos saben definir con claridad. Las ideas que la mayoría de los 

autores expresan parecen surgir más de una imaginación sacudida e impactada por el 

entusiasmo que de una mente que ha reflexionado o pensado cuidadosamente. Es casi 

como una visión celestial, una influencia divina, un espíritu profético: una especie de 

embriaguez, éxtasis o alegría que conlleva conmoción y asombro ante la presencia de lo 

divino. ¿Acaso, con este lenguaje enfático, querían celebrar las artes y ocultar los 

misterios de las Musas a los no iniciados? Pero nosotros, que tratamos de aclarar nuestras 

ideas, alejamos todo este esplendor alegórico que nos oscurece. Consideremos el 

entusiasmo como un filósofo considera lo Grande, sin tener en cuenta esta vana 

ostentación que lo envuelve y lo encubre” (Batteux, 2020). 

Los inicios de la literatura: Aspectos críticos y reflexivos 

Las musas griegas perfilan los grandes temas tratados en la literatura, puesto que, 

en el desarrollo numénico y del psiquismo de los antiguos, las personificaciones o 

hipóstasis de cuestiones inmateriales eran recursos ingenuos empleados para explicitar lo 

acontecido en la naturaleza en general (Wellek & Warren, 1949). Por ejemplo, los 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

66 
 

fenómenos meteorológicos eran simbolizados por Zeus, y su estudio era referido a Urania, 

la musa de la astronomía: 

- Καλλιόπη o Calíope, como representación de la poesía heroica y de los temas 

heroicos. (Su característica: corona de laurel y lira). 

- Κλειώ o Clío, como representación de la historia y de la historicidad. (Su 

característica: trompeta y libro abierto). 

- Ἐρατώ o Erató, como representación de la poesía lírica o el lirismo. (Su 

característica: Cítara). 

- Εὐτέρπη o Euterpe, símbolo de la música. (Su característica: coronada de flores). 

- Μελπομένη (Melpómene), como representación de la poesía trágica. (Su 

característica: vestidos ricos y máscara trágica). 

- Πολυμνία (Polimnia), como representación de la poesía sacra. (Su característica: 

Vestido blanco). 

- Θάλεια (Talía), como representación de la poesía cómica y bucólica. (Su 

característica: otorgadora de dones). 

- Τερψιχόρη o Terpsícore, símbolo de la danza y la poesía coral. (Su característica: 

guirnaldas). 

- Οὐρανία (Urania), como representación de la astronomía y las ciencias exactas. 

(Su característica: globo terráqueo y compás) 

Estos temas son tratados y concentrados con suma grandeza por el poeta Homero, 

quien en su Ilíada despliega el carácter griego enfrentado en la cosmovisión de la 

personalidad de dos tipos de pueblos (troyanos y aqueos), bajo la perspectiva del conflicto 

interno en los dioses olímpicos. 

“Canta, oh diosa, la cólera del Pelida Aquiles; cólera funesta que causó infinitos 

males a los aqueos y precipitó al Hades muchas almas valerosas de héroes, a 

quienes hizo presa de perros y pasto de aves –cumplíase la voluntad de Zeus– 

desde que se separaron disputando el Atrida, rey de hombres, y el divino Aquiles. 

¿Cuál de los dioses promovió entre ellos la contienda para que pelearan? El hijo 

de Leto y de Zeus. Airado con el rey suscitó en el ejército maligna peste, y los 

hombres perecían por el ultraje que el Atrida infiriera al sacerdote Crises. Éste, 

deseando redimir a su hija, se había presentado en las veleras naves aqueas con 

un inmenso rescate y las ínfulas de Apolo, el que hiere de lejos, que pendían de 

áureo cetro, en la mano; y a todos los aqueos, y particularmente a los dos Atridas, 

caudillos de pueblos, así les suplicaba: 

-¡Atridas y demás aqueos de hermosas grebas! ¡Los dioses, que poseen olímpicos 

palacios, os permitan destruir la ciudad de Príamo y regresar felizmente a la 

patria! Poned en libertad a mi hija y recibid el rescate, venerando al hijo de Zeus, 

a Apolo, el que hiere de lejos. 

Todos los aqueos aprobaron a voces que se respetara al sacerdote y se admitiera 

el espléndido rescate; mas el Atrida Agamenón, a quien no plugo el acuerdo, le 

despidió de mal modo y con altaneras voces: 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

67 
 

-No dé yo contigo, anciano, cerca de las cóncavas naves, ya porque ahora 

demores tu partida, ya porque vuelvas luego, pues quizás no te valgan el cetro y 

las ínfulas del dios. A aquélla no la soltaré; antes le sobrevendrá la vejez en mi 

casa, en Argos, lejos de su patria, trabajando en el telar y aderezando mi lecho. 

Pero vete; no me irrites, para que puedas irte más sano y salvo.  

Así dijo. El anciano sintió temor y obedeció el mandato. Fuese en silencio por la 

orilla del estruendoso mar; y, mientras se alejaba, dirigía muchos ruegos al 

soberano Apolo, a quien parió Leto, la de hermosa cabellera: 

-¡Óyeme, tú que llevas arco de plata, proteges a Crisa y a la divina Cila, a imperas 

en Ténedos poderosamente! ¡Oh Esminteo! Si alguna vez adorné tu gracioso 

templo o quemé en tu honor pingües muslos de toros o de cabras, cúmpleme este 

voto: ¡Paguen los dánaos mis lágrimas con tus flechas! 

Así dijo rogando. Oyóle Febo Apolo e, irritado en su corazón, descendió de las 

cumbres del Olimpo con el arco y el cerrado carcaj en los hombros; las saetas 

resonaron sobre la espalda del enojado dios, cuando comenzó a moverse. Iba 

parecido a la noche. Sentóse lejos de las naves, tiró una flecha y el arco de plata 

dio un terrible chasquido. Al principio el dios disparaba contra los mulos y los 

ágiles perros; más luego dirigió sus amargas saetas a los hombres, y 

continuamente ardían muchas piras de cadáveres. 

Durante nueve días volaron por el ejército las flechas del dios. En el décimo, 

Aquiles convocó al pueblo al ágora: se lo puso en el corazón Hera, la diosa de 

los níveos brazos, que se interesaba por los dánaos, a quienes veía morir.” 

(Homero, s/f, pp. 3-4). 

Con estos versos, se ponen en evidencia las relaciones del “hado” respecto de las 

vicisitudes que configuraron la guerra troyana: el despliegue de la emoción colérica, el 

carácter adusto y soberbio de Agamenón, la intervención de los dioses situados en 

diferentes bandos, entre otros. Es de notar, asimismo, que con la poesía homérica se pone 

en marcha el recurso a los tropos, como la metáfora, la sinécdoque, la metonimia, la 

ironía, la alegoría (Auerbach, 1946). La mitología griega fue base de las posteriores 

expresiones mitológicas occidentales, mediante la conquista de los pueblos 

grecorromanos hacia latitudes de la naciente Europa, por lo que valdría la pena enlistas a 

sus divinidades, en su simbología y características: Los doce olímpicos y su 

correspondencia romana, o el Dodekatheon Δωδεκάθεον, son: 

• Zeus/Júpiter 

• Hera/Juno 

• Poseidón/Neptuno 

• Afrodita/Venus 

• Ares/Marte 

• Atenea/Minerva 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

68 
 

• Hermes/Mercurio 

• Apolo 

• Artemisa/Diana 

• Hefesto/Vulcano 

• Deméter/Ceres 

• Hestia/Vesta 

En el mismo orden de lo anterior, una expresión mitológica sumamente importante 

en la configuración europea sobre la escritura y la literatura en general la tenemos en la 

Edda Mayor, desplegando los mitos nórdicos, sus fuentes, la naturaleza de sus ritos: 

“La poesía representada en esta Edda Mayor –poesía que llamamos ‘éddica’, 

claramente distinta en significativos aspectos de la ya mencionada de los 

escaldas, que fue un fenómeno exclusivamente escandinavo– debe verse, pues, 

como directamente relacionable con la que a partir de aquel mismo fondo 

tradicional se desarrolló también por todo el resto de la Germania, y de la que 

nos han quedado otros apreciables testimonios sobre todo en Inglaterra. El corpus 

de escogidos cantos que llamamos Edda Mayor procede básicamente de un 

manuscrito, hoy llamado Codex Regius, que fue descubierto en Islandia en 1643 

y que, por razones que no hacen mucho al caso, recibió entonces el impropio título 

de Edda Saemundi Multiscii. En este pequeño códice de 19 por 13 centímetros, en 

el que se cuentan hasta 45 hojas de apretada escritura, y del que lamentablemente 

falta un cuadernillo de 8 hojas más […] se encuentra recogida, digámoslo así, la 

flor y nata de la poesía éddica antiguo-nórdica. En razón de la temática de sus 

cantos, la Edda Mayor se divide en dos partes o secciones claramente 

diferenciables y de aproximadamente la misma extensión. Los poemas que 

componen la primera de estas partes se ocupan de asuntos mitológicos –Odín, 

Loki y Tor juegan en ellos papeles preponderantes–, en tanto que los de la segunda 

pueden propiamente calificarse de épicos: cuenta de las valientes hazañas y 

trágicas desventuras de algunas de las figuras que debieron ser centrales en la 

común tradición de la poesía heroica germánica” (Anónimo, 1986, pp. 11-12). 

Los dioses o aesir y diosas o asynjur nórdicos son: 

- Por parte de las Aesir: 

• Andhrimnir, dios cocinero de los æsir y de los einherjer 

• Balder, dios representante de la luz y de la verdad 

• Bor, padre del dios Odin 

• Bragi, dios de la poesía, los bardos (aedos) y los escaldos 

• Buri, primer dios conocido en la mitología nórdica 

• Dagr, dios representante del día 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

69 
 

• Delling, representación del amanecer 

• Forseti, dios representante de la justicia, la paz y la verdad 

• Heimdal, dios representante de la luz, aque que vigila el Bifrost 

• Hermóðr, conocido como mensajero de los dioses 

• Höðr, dios que padece de ceguera 

• Hœnir, dios que no se decide  

• Lóðurr, vivifica los cuerpos de los primeros humanos 

• Magni, hijo descendiente del dios Thor 

• Meili, hermano del dios Thor 

• Móði, hijo del dios Thor, representante de la furia en la batalla, referente de los 

berserker 

• Óðr, dios representante de la inteligencia y de la energía 

• Odín, dios cardinal de la mitología nórdica, conocido como poeta 

• Ríg, su descripción es de "viejo y sabio, poderoso y fuerte" 

• Thor, dios representante del trueno 

• Tyr, dios representante de la guerra y la sabiduría bélica 

• Ve, hermano del dios Odín, dio a los humanos facultades psicológicas superiores 

• Viðarr, dios representante del silencio y de la venganza 

• Vili, hermano del dios Odín, representa las emociones y da inteligencia a la 

humanidad 

- Por parte de las Asynjur: 

• Eir, diosa representante de la cura y de la resurrección 

• Frigg, diosa del amor, la fertilidad y la fidelidad en la relación conyugal 

• Freya, diosa representante del corazón y la belleza 

• Freyr, dios representante de la lluvia, el sol naciente y la fertilidad 

• Fulla, una de las tres sirvientas de Frigg 

• Gefjun, diosa vidente 

• Gna, una de las tres sirvientas de Frigg 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

70 
 

• Hlin, una de las tres sirvientas de Frigg 

• Iðunn, representante guardiana de las manzanas que hacía de los æsir mantenerse 

eternamente jóvenes 

• Jord, personificación de la tierra 

• Lofn, diosa representante de las mujeres 

• Nanna, esposa de Baldr 

• Njörðr, dios representante de la tierra fértil y las costas marinas 

• Nótt, personificación de la noche 

• Saga, diosa representante de la adivinación, de la magia. Conocida como poetisa 

• Sif simbolización de la fidelidad y las cosechas 

• Sigyn, esposa de Loki 

• Sjöfn, diosa representante de las mujeres 

• Skaði, diosa representante del invierno y la caza 

• Snotra, denominada "sabia" o “con gracia” 

• Sól, diosa representante del sol 

• Syn, diosa que es invocada por los acusados en un juicio 

• Var, conocida como "benevolente" 

• Vör, sabia y de espíritu inquisitivo 

• Þrúðr, valkiria servidora de los einherjar 

La mitología nórdica, expresada en las Eddas, tiene un referente arquetípico en la 

mitología judeocristiana, en la figura del diabólico. En los Escarnios de Loki se dice: 

“Entonces llegó Tor y dijo: 

‘Calla, indecente, o terrible el martillo, 

El Mióllnir, te hará enmudecer: 

Rodará de tu cuello la peña del hombro 

Acabada será tu vida’. 

Loki dijo: 

‘Ya aquí lo tenemos al hijo de Tierra. 

¿Por qué tantos bríos, Tor? 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

71 
 

No así valeroso irás contra el lobo 

Cuando a Sígfrod entero devore’. 

Tor dijo: 

‘Calla, indecente, o terrible el martillo, 

El Mióllnir, te hará enmudecer: 

Por alto hasta el este te voy a arrojar 

Y nadie ya verás más va a verte’. 

Loki dijo: 

‘De viajes al este nunca más tú 

Con gente delante digas, 

El que allá se encogió en el dedo de guante. 

¡Pensarlo de Tor, tan bravo!’ 

Tor dijo: 

‘Calla, indecente, o terrible el martillo, 

El Mióllnir, te hará enmudecer: 

Con mi diestra yo, el que a Hrúngnir maté, 

Romperé todo hueso tuyo’. 

Loki dijo: 

‘Larga mi vida vivir me espero, 

Tanto el martillo que alzas. 

Recias hallaste las cuerdas de Skrýmir: 

No pudiste sacar tu comida, 

Hambre espantosa pasaste’. 

Tor dijo: 

‘Calla, indecente, o terrible el martillo, 

El Mióllnir, te hará enmudecer: 

Al Hel te echará el que a Hrúngnir mató, 

Abajo a la verja Nágrind’. 

Loki dijo: 

‘Lo que en gana me vino a los ases dije, 

A los hijos de ases todos; 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

72 
 

Por ti solamente de aquí me marcho, 

Pues tú yo sé que sí pegas. 

Tú esta cerveza, Égir, hiciste, 

Mas ya otro festín no harás: 

¡Todas tus cosas que aquí tú tienes 

Las llamas en ellas prendan, 

Y el culo a ti te chamusquen!”  

(Anónimo, 1986, pp. 127-128). 

 

El análogo de esa escena de los escarnios por parte de Loki a los demás dioses, 

contra Tor y Odín, lo tenemos en la escena descripta en Job: 

“Un día vinieron a presentarse delante de Jehová los hijos de Dios, entre los 

cuales vino también Satanás. Y dijo Jehová a Satanás: ¿De dónde vienes? 

Respondiendo Satanás a Jehová, dijo: De rodear la tierra y de andar por ella. Y 

Jehová dijo a Satanás: ¿No has considerado a mi siervo Job, que no hay otro 

como él en la tierra, varón perfecto y recto, temeroso de Dios y apartado del mal? 

Respondiendo Satanás a Jehová, dijo: ¿Acaso teme Job a Dios de balde? ¿No le 

has cercado alrededor a él y a su casa y a todo lo que tiene? Al trabajo de sus 

manos has dado bendición; por tanto, sus bienes han aumentado sobre la tierra. 

Pero extiende ahora tu mano y toca todo lo que tiene, y verás si no blasfema 

contra ti en tu misma presencia. Dijo Jehová a Satanás: He aquí, todo lo que tiene 

está en tu mano; solamente no pongas tu mano sobre él. Y salió Satanás de delante 

de Jehová” (Job 1: 6-12, 1990). 

Esta necesidad de acusar y de insultar, de negar la potencia de la bondad propia 

de Satanás, es análoga al sentido perverso con que Loki interrumpe la fiesta dada por 

Odín, frente al cual solo se le pudo contraponer Tor. Es de notar, por supuesto, que ambas 

expresiones mitológicas, aunque análogas, se encuentran en diferentes niveles mítico-

religiosos, ya que la mitología nórdica parte de seres antropomorfos, naturales, mientras 

que lo judeocristiano precisa de abstracciones, en la expresión monoteísta de lo divino. 

Por otra parte, la fantasía, como se expuso en el capítulo anterior, desempeña un 

papel fundamental en el fenómeno de la literatura, ya que retrata los materiales naturales, 

mediando entre la mímesis y el entusiasmo. La literatura no busca la “verdad”, sino la 

“verosimilitud”; por eso, no es una ciencia. La palabra “fantasía” deriva del griego 

phantasmata, que se relaciona con “fantasma”. Aristóteles nos dice al respecto: 

“Hablemos de la poética en sí y de sus especies, de la potencia propia de cada 

una, y de cómo es preciso construir las fábulas si se quiere que la composición 

poética resulte bien, y asimismo del número y naturaleza de sus partes, e 

igualmente de las demás cosas pertenecientes a la misma investigación, 

comenzando primero, como es natural, por las primeras.Pues bien, la epopeya y 

la poesía trágica, y también la comedia y la ditirámbica, y en su mayor parte la 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

73 
 

aulética y la citarística, todas vienen a ser, en conjunto, imitaciones. Pero se 

diferencian entre sí por tres cosas: o por imitar con medios diversos, o por imitar 

objetos diversos, o por imitarlos diversamente y no del mismo modo. Pues, así 

como algunos con colores y figuras imitan muchas cosas reproduciendo su 

imagen (unos por arte y otros por costumbre), y otros mediante la voz, así también, 

entre las artes dichas, todas hacen la imitación con el ritmo, el lenguaje o la 

armonía, pero usan estos medios separadamente o combinados; por ejemplo, 

usan sólo armonía y ritmo la aulética y la citarística, y las demás que puedan ser 

semejantes en cuanto a su potencia, como el arte de tocar la siringa; y el arte de 

los danzantes imita con el ritmo, sin armonía (éstos, en efecto, mediante ritmos 

convertidos en figuras, imitan caracteres, pasiones y acciones). Pero el arte que 

imita sólo con el lenguaje, en prosa o en verso, y, en este caso, con versos 

diferentes combinados entre sí o con un solo género de ellos, carece de nombre 

hasta ahora” (Aristóteles, 1974, pp. 126-128). 

La verosimilitud, asimismo, se apoya en la teoría platónica de las formas o ideas, 

señalando la carga de realidad o irrealidad que tienen, en su participación más o menos 

relativa del Ser, que en el platonismo es la idea del Bien y de lo Bello, el kalos kai agathos 

καλοκἀγαθία, todo lo cual se compacta en su símil de la línea, antesala del mito de la 

caverna. 

Hipócrates, Kant y Platón 

En su diálogo El Sofista, Platón plantea la problemática relación entre el 

significado del “ser” y del “no-ser”, es decir, entre aquello que posee una esencialidad 

ontológica constante, como lo constituyente, y aquello que posee una esencialidad 

ontológica fluctuante, como lo constituido. Al “ser” le pertenece la “verdad”, al “no-ser” 

la “verosimilitud”. 

“No se diga que, después de haber demostrado el no-ser como lo contrario del 

ser, nos atrevemos a afirmar que existe. Porque respecto de lo contrario del ser, 

ha largo tiempo que hemos declarado, que no nos cuidaremos de saber, si existe 

o no existe, si es conforme a la razón o si le repugna. En cuanto a nuestra 

proposición: que el no-ser existe, es preciso que se nos pruebe, refutándonos, que 

estamos en el error; y si no es posible esto, es preciso que se nos diga, como lo 

decimos nosotros, que los géneros se mezclan los unos con los otros; que el ser y 

lo otro penetran en todos y se penetran ellos mismos recíprocamente; que lo otro, 

participando del ser, existe en virtud de esta participación, sin convertirse en 

aquello de que participa, sino permaneciendo otro; y en fin, que siendo otro que 

el ser, es claro como el día, que es necesariamente el no-ser. A su vez, el ser, 

comunicado con lo otro, es otro que todos los demás géneros, siendo otro que los 

demás géneros, no es, ni cada uno de ellos, ni todos ellos juntos, y no es más que 

él mismo; de suerte que indudablemente hay mil cosas, que el ser no es bajo mil 

relaciones; y todos los demás géneros en igual forma, ya se les considere en 

particular o ya todos a la vez, son de muchas maneras y de muchas maneras no 

son” (Platón, 1871, pp. 119-120). 

Los géneros a los que se refiere Platón son: 

• El Ser 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

74 
 

• El No-ser 

• El Movimiento 

• El Reposo 

• Lo Mismo 

• Lo Otro 

El plano fantasmagórico surge en el juego entre el ser y el no-ser, mediante el 

género de “lo otro”, puesto que la literatura es el uso de las categorías que describen la 

realidad para perfeccionarla; es decir, no es lo verdadero, sino lo verosímil. En otro orden 

de ideas, la literatura también se desenvuelve en el estudio del plano fisiológico, 

específicamente en el análisis del carácter y la caracterología, ya que es el contenido de 

verdad que el ars poetica transforma: la materialidad fisiológica a ser tratada y 

reconfigurada. Se usa, por tanto, la teoría de los cuatro humores. Un íntimo sentimiento 

de la belleza y la dignidad de la naturaleza humana, y un ánimo seguro y vigoroso para 

referir a esto, como fundamento general, todas las acciones, son serios y no se asocian 

bien con una alegría volandera ni con la inconstancia de un hombre ligero. Y hasta se 

halla cerca de la honda melancolía (Schwermut), una dulce y noble sensación, en cuanto 

se funda sobre aquel temor que siente un alma limitada cuando, llena de un gran proyecto, 

ve los peligros que debe vencer y tiene ante la vista la grave, aunque grande, victoria del 

dominio de sí mismo. La genuina virtud, según los principios, encierra en sí algo que 

parece coincidir con el temperamento melancólico en un sentido atenuado. 

El carácter bondadoso, una condición bella y sensible, para ser, en casos 

particulares, conmovido de una manera compasiva y benévola, está muy sujeto al cambio 

de las circunstancias, y, por no descansar el movimiento del alma sobre un principio 

general, toma fácilmente formas diferentes, según ofrecen los objetos uno u otro aspecto 

(Kant, 2007). Y como esta inclinación se encamina a lo bello, parece susceptible de 

unirse, sobre todo, con el temperamento denominado sanguíneo, que es volátil y dado a 

las diversiones. En este temperamento debemos buscar las cualidades simpáticas que 

hemos denominado virtudes adoptadas. 

“El sentimiento del honor es, desde luego, reconocido como característica de la 

complexión colérica, y las consecuencias morales de este delicado sentimiento, 

que casi siempre sólo se preocupa del brillo, nos presentarán rasgos para la 

descripción de este carácter. En hombre alguno faltan huellas de sentimientos 

delicados; pero una gran ausencia de ellos, calificada comparativamente de 

insensibilidad, aparece en el carácter del flemático, y hasta los impulsos más 

vulgares, como el deseo de dinero, etc., suele negársele. Nosotros podemos 

abandonarle esta inclinación, junto con otras análogas, porque caen fuera de 

nuestro plan” (Kant, s/f, p. 8). 

El primer estudioso del carácter y la caracterología fue el médico y filósofo 

antiguo griego Hipócrates, para el cual el cuerpo humano estaba constituido por humores. 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

75 
 

“Quien esté habituado a escuchar a los que hablan acerca de la naturaleza 

humana en términos que sobrepasan lo estrictamente médico no hallará provecho 

en esta disertación, pues de ningún modo afirmo que el hombre sea aire, fuego, 

agua, tierra o cualquier otro elemento que no sea visible en el ser humano, sino 

que dejo estas ideas a aquel que quiera explicarlas. Además, creo que los que 

sostienen este tipo de cosas no las conocen bien: ya que, si bien todos se sirven 

de la misma idea, no exponen lo mismo. Aunque su conclusión sea idéntica –ya 

que dicen que lo que existe es una unidad y que esto es tanto una unidad como el 

todo–, no se ponen de acuerdo en los nombres. Uno dice que el aire es lo uno y el 

todo, otro que el agua, el fuego o la tierra, y cada uno cita en su argumentación 

pruebas y demostraciones que no conducen a nada. Puesto que todos ellos están 

de acuerdo en el fondo, pero no en las palabras, es evidente que no saben nada 

[…]. 

Por otra parte, algunos médicos sostienen que el hombre es sangre, otros afirman 

que es bilis; algunos otros, que pituita. Todos hacen el mismo razonamiento: que 

existe una sustancia única –sea cual sea el nombre que cada uno quiera darle–, 

que esta sustancia cambia su aspecto y su propiedad forzada por la acción del 

calor y del frío y que se vuelve dulce o amarga, blanca o negra o de cualquier 

otra forma. A mi modo de ver, esto no es así. 

[…] Por mi parte voy a demostrar que aquellos elementos que, en mi opinión, 

constituyen al hombre de acuerdo al lenguaje corriente y a la naturaleza son 

siempre invariablemente idénticos, sea éste joven o viejo, sea la estación fría o 

cálida […]. 

El cuerpo del hombre tiene en si mismo sangre, pituita, bilis amarilla y bilis 

negra; estos elementos constituyen la naturaleza del cuerpo, y por causa de ellos 

se está enfermo o sano. Se goza de una salud perfecta cuando están mutuamente 

proporcionadas sus propiedades y cantidades, así como cuando la mezcla es 

completa. Por el contrario, se enferma cuando alguno de los elementos se separa 

en mayor o menor cantidad en el cuerpo y no se mezcla con todos los demás. Así 

pues, cuando algún elemento se separa y queda solo, necesariamente ha de 

enfermar tanto la parte de la que se ha segregado como aquella en la que se ha 

establecido y acumulado, al ser la excesiva concentración causa de dolor y 

padecimiento” (Hipócrates, 2003, pp. 29-38) 

Para Hipócrates, los caracteres humanos dependen de los humores: 

• Sangre – Carácter sanguíneo 

• Bilis amarilla – Carácter colérico 

• Bilis negra – Carácter melancólico 

• Flema – Carácter flemático 

El estudio del carácter es ampliamente utilizado en la literatura para la 

construcción de personajes, en asociación con la perspectiva atmosférica, como en el 

romanticismo, y con la correspondencia fenomenológica entre el adentro y el afuera, 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

76 
 

como recurso descriptivo de los trances pasionales del protagonista. Es el “siento, luego 

existo” propio de la época. 

Conclusión 

La historiografía literaria tradicional ha clasificado su objeto de estudio mediante 

categorías de período (p.ej., "Romanticismo"), género (p.ej., "la novela") o movimiento 

(p.ej., "Surrealismo"). Si bien esta taxonomía es útil, a menudo oscurece un desarrollo 

más profundo: la evolución de la literatura como modo de conocimiento y como 

herramienta de la conciencia. La literatura no solo refleja el pensamiento de una época, 

sino que lo configura activamente mediante sus procesos de creación e interpretación. 

Este trabajo se distanció de un enfoque puramente estilístico para proponer un marco 

tripartito. Sostenemos que el desarrollo histórico de la literatura puede cartografiarse a 

través de la interacción de tres vectores fundamentales: 

- La Lógica: se refiere a los sistemas subyacentes de orden, estructura y coherencia 

que rigen la creación literaria. Incluye desde la lógica mimética (la relación 

estructurada entre la obra y la realidad) y la lógica narrativa (las reglas del relato 

y la causalidad) hasta la lógica formal del lenguaje (la sintaxis y la métrica). 

- La Crítica: del griego krinein (juzgar, discernir). Es la facultad analítica, 

evaluativa y normativa. Es el ejercicio de la razón que juzga el valor de la obra 

(estético, moral, político) y que disecciona sus componentes. 

- La Cavilación: un término deliberadamente elegido por su connotación de 

pensamiento profundo, meticuloso y, a menudo, introspectivo. Es el componente 

hermenéutico, filosófico y existencial de la literatura. Es la ponderación del 

sentido, la subjetividad y los grandes interrogantes que la obra suscita, más allá 

de su estructura lógica o de su valor crítico inmediato. 

La tesis central es que la historia de la literatura es la historia de la tensión entre 

estos tres pilares. Cada época prioriza, fusiona o pone en crisis esta relación de maneras 

distintas, y es en esta dinámica donde reside el verdadero motor de su evolución. En la 

cuna del pensamiento occidental, la literatura (o poiesis) nace intrínsecamente ligada a la 

lógica (Bloom, 1994). La Poética de Aristóteles no es un ejercicio de cavilación sobre el 

"sentimiento" poético, sino un tratado de lógica narrativa. Define la tragedia por sus 

componentes estructurales (trama, personaje, pensamiento, dicción) y su causalidad 

interna (la mímesis como una lógica de la verosimilitud). La lógica es el principio 

ordenador del caos de la experiencia. 

La crítica aparece simultáneamente, pero con un fin externo a la estética: el juicio 

moral y político. La expulsión de los poetas en La República de Platón es un acto de 

crítica fundamental: la lógica de la polis (la filosofía) juzga y condena la lógica de la 

mímesis (la poesía) por considerarla engañosa. La cavilación, aunque presente (p.ej., en 

la introspección de Edipo o Medea), es interpretada a través del filtro de la lógica del 

destino (fatum) o de la filosofía moral, aún no como un valor de la subjetividad pura 

(Platón, 1988). 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

77 
 

El colapso del mundo clásico subordina la literatura a una nueva lógica: la 

teológica. La lógica de la Divina Comedia de Dante no es la verosimilitud aristotélica, 

sino la estructura del cosmos cristiano. Sin embargo, el motor de este período es la 

cavilación (Dante, 2003). La literatura se convierte en un vehículo de introspección sobre 

el alma, la salvación y lo divino. La interpretación alegórica (la hermenéutica de los 

cuatro sentidos) es una forma de cavilación estructurada: busca un significado profundo 

(anagógico) oculto tras la superficie literal. La crítica existe, pero es doctrinal. No juzga 

la originalidad (un concepto moderno), sino la ortodoxia. En el Renacimiento, la tríada 

se reequilibra: el Humanismo recupera la lógica clásica (Aristóteles) y fomenta una nueva 

crítica filológica (el análisis de los textos), pero la cavilación sobre la dignidad del hombre  

sigue siendo central. 

En tanto, en la posmodernidad, los tres pilares se implosionan: la crítica se vuelve 

una cavilación sobre la imposibilidad de la objetividad; la lógica se revela como una 

ficción más; y la cavilación se fragmenta en el juego irónico de la intertextualidad. La 

literatura ya no busca la verdad (lógica), ni el juicio (crítica), ni siquiera el sentido 

profundo (cavilación), sino que juega en las ruinas de las tres. 

En conclusión, cuando la lógica domina (Clasicismo, estructuralismo), la 

literatura busca el orden, la estructura y la universalidad, a menudo a expensas de la 

subjetividad (cavilación). Cuando la cavilación domina (Medievalismo, romanticismo); 

la literatura se vuelve introspectiva, filosófica o mística, a menudo sacrificando la 

verosimilitud lógica o la objetividad crítica. Cuando la crítica domina (Ilustración, 

Realismo), la literatura se convierte en una herramienta de análisis social o moral, 

subordinando la forma a la función. 

Finalmente, la postmodernidad no es el fin de la literatura, sino el momento en 

que se hace plenamente consciente de esta tensión tripartita y decide explorarla no como 

un sistema de verdades, sino como un campo de juego (Derrida, 1967). El modelo de la 

tríada "crítica, cavilación y lógica" ofrece una lente heurística para reinterpretar la historia 

literaria. Demuestra que la literatura es un laboratorio del pensamiento en el que la 

humanidad negocia constantemente sus herramientas para entender el mundo: sus 

estructuras (lógica), sus juicios (crítica) y su búsqueda de sentido (cavilación). 

La evolución de la literatura, vista así, no es solo un cambio de estilos, sino la 

compleja y a menudo contradictoria biografía de la conciencia humana, atrapada entre su 

necesidad de ordenar el mundo, su impulso de juzgarlo y su ineludible deseo de ponderar 

su propio lugar en él. Futuras investigaciones podrían aplicar este modelo a tradiciones 

no occidentales o a las narrativas digitales emergentes, para observar cómo esta tríada 

fundamental se reconfigura en nuevos contextos tecnológicos y culturales. 

Bibliografía 

Anónimo. (1986). Edda Mayor. Madrid: Alianza Editorial 

Aristóteles. (1974). Poética. Madrid: Gredos 



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, Núm. 1, julio-diciembre, Año 2025     ISSN: 3121-2069                                                                     
ARK: ark:/10951/rmc.art4/v1n12025 

 

78 
 

Aristóteles. (Trad. 1999). Poética. Madrid: Gredos 

Auerbach, E. (1946). Mimesis: La representación de la realidad en la literatura 

occidental. Princeton: Princeton University Press 

Barthes, R. (s/f). La muerte del autor. Trad. C. Fernández Medrano 

Batteux, C. (2020). Le Belle Arti ricondotte a unico principio. San Giovanni : Aesthetica 

Edizioni. 

Baumgarten, A. (s/f). Estética breve. CIF Excursus 

Bloom, H. (1994). El canon occidental. Nueva York: Harcourt Brace 

Dante, A. (Trad. 2003). Divina Comedia. Madrid: Cátedra 

Derrida, J. (1967). De la gramatología. París: Les Éditions de Minuit 

Eagleton, T. (1983). Una introducción a la teoría literaria. Oxford: Blackwell 

Foucault, M. (1966). Las palabras y las cosas. París: Gallimard 

Hegel. (1803-1806). Los aforismos de Jena. Jena: Trad. José Rafael Herrera 

Hipócrates. (2003). Tratados hipocráticos VIII. Madrid: Gredos 

Homero. (s/f). Ilíada. Biblioteca Digital Ilce 

Jauss, H. R. (1978). Pour une esthétique de la réception. París: Éditions Gallimard 

Job. (1990). Biblia de Jerusalén. Ediciones Desclée de Brouwer. 

Kant, I. (s/f). Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y de lo sublime. 

Librodot.com 

Kant, I. (Trad. 2007). Crítica del Juicio. Madrid: Tecnos 

Nietzsche, F. (2007). El origen de la tragedia a partir del espíritu de la música. Madrid: 

Austral 

Platón. (1871). Obras completas tomo 2. Madrid: Patricio de Azcárate 

Platón. (1871). Obras completas tomo 2. Madrid: Patricio de Azcárate 

Platón. (Trad. 1988). República. Madrid: Gredos 

Wagner, C.G. (s/f). Artemis, Quirón y Dionisos. Una interpretación etnobotánica, 

Homenaje a Domingo Plácido. Madrid, 1237-1253 

Wellek, R., & Warren, A. (1949). Teoría de la literatura. Nueva York: Harcourt, Brace & 

World 


