EDITORIAL MAR CARIBE ISSN: B121-2069

REVISIA DEL MAR CARIBE

VOL.1 NUM.12025

PUBLICACION SEMESTRAL:
JULIO-DICIEMBRE

COLONIA, URUGUAY



Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

Desarrollo historico de la literatura: Critica, cavilacion y logica

Historical Development of Literature: Criticism, Reflection, and Logic

Andrea Mercedes Alvarez Rubio

https://orcid.org/0000-0001-7605-4580

aalvarezr@unc.edu.pe

Universidad Nacional de Cajamarca, Peru

Resumen:

Este articulo propone un modelo analitico para comprender el desarrollo histérico de la
literatura occidental, no como una mera sucesion de movimientos estéticos, sino como
una evolucion dialéctica entre tres modos de pensamiento: la critica (el juicio analitico y
normativo), la cavilacion (la introspeccion filoséfica y subjetiva) y la 16gica (los sistemas
estructurales y narrativos). Se argumenta que la primacia, la tension o la fusion de estos
tres pilares configuran las epistemes dominantes de cada periodo literario. A través de un
recorrido diacronico —desde la 16gica mimética de la Antigiiedad Clésica, pasando por
la cavilacion teologica medieval y la explosion de la critica en la Modernidad, hasta la
deconstruccion de la 16gica en la Postmodernidad— el articulo sostiene que la historia de
la literatura es, en esencia, la historia de las formas en que la conciencia humana ha
negociado su relacion con el lenguaje, la verdad y la estructura del pensamiento.

Palabras clave: historia de la literatura, teoria literaria, critica, ldgica narrativa,
cavilacion, hermenéutica, desarrollo literario

Abstract:

This article proposes an analytical model for understanding the historical development of
Western literature, not as a mere succession of aesthetic movements, but as a dialectical
evolution between three modes of thought: criticism (analytic and normative judgment),
rumination (philosophical and subjective introspection), and logic (structural and
narrative systems). It is argued that the primacy, tension, or fusion of these three pillars
defines the dominant epistemes of each literary period. Through a diachronic journey—
from the mimetic logic of Classical Antiquity, through medieval theological rumination
and the explosion of criticism in Modernity, to the deconstruction of logic in
Postmodernity—the article argues that the history of literature is, in essence, the history
of how human consciousness has negotiated its relationship with language, truth, and the
structure of thought.

Keywords: history of literature, literary theory, criticism, narrative logic, reflection,
hermeneutics, literary development

58



https://orcid.org/0000-0001-7605-4580
mailto:aalvarezr@unc.edu.pe

Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

Notas preliminares

La historia de la literatura es uno de los recorridos méas emocionantes relacionados
con la invectiva de la humanidad, ya que revela los deseos mas profundos de esta en
cuanto a su tendencia a perpetuarse en el tiempo y el espacio. Es decir, la literatura, en
cuanto a su uso de signos lingiiisticos, parte de un didlogo que interpela la tendencia
humana hacia la inmortalidad. De alli que todos los grandes dramas de la literatura tengan
como tema las relaciones de los hombres con la muerte, la trascendencia y las relaciones
sociales que permitan la permanencia de los sentidos, entre otras cuestiones. Los
contenidos literarios, asimismo, siguen una bifurcacion cuyos caminos se componen de
lo llamado “apolineo” y “dionisiaco”.

“Dionisos, el mas extatico de todas las divinidades griegas, era claramente un
dios preolimpico que fue el ultimo en incorporarse al pantedn oficial. Parece
que las representaciones mds antiguas lo concebian como un lefio o un tronco
de arbol, lo que claramente le asocia a los bosques, por lo que algunos de sus
apelativos seguian siendo dendrites, ‘el de los arboles’, o floios, ‘corteza’. El
mito y la iconografia lo asocian también con la adormidera, la toxica hiedra y
las serpientes. El propio Dionisos se salvo de los piratas que lo habian
capturado convirtiendo los remos y el mastil del barco en estos animales y
llenandolo de hiedra toxica. Por su parte Apolo se convirtio en el serior de
Delfos después de matar a la serpiente Pithon. Tal vez tenga alguna
significacion la relacion existente entre Dionisos y Apolo con la mantica
extatica que comenzo a practicarse en Delfos y tan alejada de la posterior
manera apolinea de vaticinar mediante signos susceptibles de interpretacion.
Conocer el lenguaje de los animales es sintoma de iluminacion y de poseer
dones proféticos. El simbolismo de la serpiente, animal sagrado y mdgico, esta
conectado con las toxinas vegetales que matan, curan o alteran la mente. Que
unas serpientes proporcionaran a Melampo y Tiresias sus dotes adivinatorias
podria querer significar que las habian conseguido por medio de plantas
psicoactivas. En cualquier caso Melampo, como afirma el mito, era un experto
conocedor de drogas. La relacion de su nombre con el Melampodion, o sea con
el eléboro negro [...], ha sido también sefialada por algunos investigadores.
Tal ocurre también con lamos, engendrado por Apolo en la ninfa Evadna,
fundador de toda una estirpe de vaticinadores y cuyo nacimiento esta asociado
a las serpientes” (Wagner, s/f, p. 2).

Apolo, como dios griego antiguo, simboliza el sol, el eje vertical de la vida, en
contacto con las musas griegas. Dionisio, por su parte, es el dios griego del éxtasis,
asociado al vino y que simboliza el eje horizontal de la vida, en tanto expresion de
loctonico y teltrico. La concepcion moderna del desenvolvimiento de lo dionisiaco y lo
apolineo fue estudiada a profundidad por Nietzsche, en su reflexion de lo tragico y la
tragedia griega.

“La tragedia resume en si el delirio orgiastico de la musica, elevando asi de un
golpe la musica a su perfeccion, tanto entre los griegos como entre nosotros; pero
anade también el mito tragico y el héroe tragico que, parecido a un formidable
titan, toma sobre sus hombros el fardo del mundo dionisiaco y nos libra de él.

59




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

Mientras que de otra parte, por este mismo mito, sabe mostrar en la persona del
heroe tragico el avasallamiento del aspero deseo de vivir esta vida y sugerir, con
gesto admonitor, la idea de otra existencia y de una alegria mas elevada
entrevistas por el héroe combatiente, v a las cuales se prepara, no por sus
victorias, sino por sus derrotas y su ruina. Entre el alcance universal de su musica
v el oyente sometido a la influencia dionisiaca, la tragedia introduce un simbolo
sublime, el mito, y suscita en aquél la ilusion de que la musica no es mds que un
admirable procedimiento, un incomparable medio de dar vida al mundo plastico
del mito. Este noble subterfugio permite entonces a la musica plegar su paso a los
ritmos de las danzas ditirambicas, abandonarse impunemente a un sentimiento
orgiastico de libertad, al que, en cuanto musica en si, le estaria prohibido
entregarse con tal licencia sin la salvaguardia de esta ilusion. El mito nos protege
contra la musica, y él solo, por otra parte, da a ésta la suprema libertad. La
musica, en cambio, confiere al mito tragico un alcance metafisico tan penetrante
y decisivo que, sin este auxiliar unico, la palabra y la imagen no hubieran
alcanzado nunca. Y especialmente por el efecto de la musica el espectador de la
tragedia se ve invadido de este seguro presentimiento de una dicha suprema, en
la cual termina ese camino de ruina y decepcion, de suerte que cree oir la voz mas
secreta de las cosas que, desde el fondo del abismo, le habla inteligiblemente. [...]

Aqui vemos interponerse, entre nuestra mds alta emocion musical y aquella
musica, el mito trdgico y el héroe trdagico que, en el fondo, no son mds que
simbolos de los hechos mas universales, de los fenomenos mas generales que
unicamente puede expresar la musica. Pero, en cuanto simbolo, el mito seria
absolutamente ineficaz y pasaria completamente inadvertido para nosotros, no
pudiendo en ningun momento desviar nuestra atencion de las resonancias del
universalia ante rem, si nuestra sensibilidad permaneciese bajo la pura
influencia dionisiaca. Entonces es cuando se manifiesta la fuerza apolinea,
resucitando, con ayuda del balsamo saludable de una bienhechora ilusion, al
individuo, casi anonadado [...]” (Nietzsche, 2007, pp. 157-159).

Hay que entender que la musica y la poesia, es decir, la melodia y la lirica, son
fendmenos que a veces son unitarios y, otras veces, estdn separados. Es decir, son artes
que tienen una esencialidad propia; sin embargo, pueden caer bajo una misma expresion
metafisica. El ambito de la literatura parte de la fantasia, es decir, del retrato poético de
categorias naturales en la esfera de lo 1til, tal como lo entiende Jauss (1978).

(Cudl es, pues, la esencia del poetizar? Porque, desde luego, poetizar no es hacer
versos. Los versos son los ruidos que, con mayor probabilidad, anuncian la presencia del
temblor poético. Pero este puede existir sin versos y, reciprocamente, el terremoto muy
profundo no altera el sismdgrafo tanto como un leve y aparatoso resbalon de sus soportes.
Es necesario, pues, retroceder hasta los mismos manantiales de donde brota la corriente
poética. Pero, ;cémo describirlos? Voy a seguir un método de definicién coordinativo. En
lugar de considerar al poetizar en si mismo, aislado de los demds movimientos
espirituales, voy a tratar de determinar la posicion que ocupa en el mundo total del alma,
para obtener asi una construccion relativa, pero de extraordinaria claridad y fuerza, de su

60




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

esencia (Aristoteles, 1999). Ciertamente, este proposito presupone una teoria de la
estructura general del universo espiritual, pero puede ser muy sucinta. Bastara, en rigor,
atenernos a tres coordenadas, como en la geometria del espacio: una de estas lineas sera
la idea de conocimiento; la segunda, la idea de voluntad, de apetito intelectivo; la tercera,
la idea de sentimiento o afectividad. Conocimiento, voluntad y sentimiento son los tres
ejes del ‘espacio espiritual’, las tres categorias supremas de la esencia del espiritu.

En consecuencia, que el conocimiento del hombre es, originariamente, de
naturaleza practica y técnica, y que la organizaciéon del caos en el mundo esta llevada a
cabo segun esquemas de accion; es decir, que rigurosamente hemos tallado con nuestras
herramientas los primeros conceptos, y las palabras son también, originariamente,
simbolos de productos, de artefactos o de instrumentos. Para decirlo con precision, de la
técnica sacamos las categorias para conocer el mundo y el entendimiento humano.
Personalmente, no creo que sea necesario introducir una nueva potencia espiritual para
verificar el transito al conocimiento especulativo (por ejemplo, una intuicion a la manera
de Bergson o una actividad ideatoria segiin Scheler).

Es mas sabia y armonica la teoria que defiende la identidad sustancial del
conocimiento técnico y especulativo, porque los argumentos del operacionalismo pueden
servir para debilitar las tesis intuicionistas (por ejemplo, la excesiva separacion entre el
Homo sapiens y el Homo faber, que lleva a Scheler al extremo de concluir que entre un
chimpancé listo y Edison — tomado este solo como técnico — no existe mas que una
diferencia de grado, aunque ésta sea muy grande); porque en el pensamiento especulativo
mas depurado se rastrean sin cesar vestigios abundantes del pensar operacional.

Pero en contra del operacionalismo, en este articulo se deduce con evidencia que
el entendimiento esté configurado en torno a la actividad técnica manual, ni que ésta se
encuentre configurada en torno a aquél. Asi, pues, subentiendo que el pensar técnico
constituye ya, por si, una actividad espiritual superior, que no difiere esencialmente de las
actividades espirituales cognoscitivas ulteriores: precisamente estas solo pueden
acontecer sobre las formaciones y resultados obtenidos por el pensamiento manual; existe
asi una continuidad admirable en la evolucion del espiritu.

Comienza este a proposito de la actividad practica y técnica sobre el mundo; y ¢l
mismo, justamente por virtud interna de las relaciones entre los resultados practicos, se
eleva a la actitud especulativa. Los materiales del sentido poético se toman de las
categorias propias del mundo espontdneo de lo util. De tal forma, todas las formas
poéticas o tropos son retratamientos de las categorias que se emplean para designar las
cosas de la realidad.

Dimension filosofica de la literatura

La dimension filosofica de la literatura, es decir, su lugar en la ontologia, ha sido
ampliamente estudiada por diversos autores. Para Baumgarten, el lugar que ocupa lo
poético es principal:

61




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

“La filosofia poética es la ciencia que lleva el lenguaje sensitivo a la perfeccion. Pero
como en el habla ya tenemos aquellas representaciones que comunicamos, la filosofia
poética supone en el poeta una facultad cognoscitiva inferior. Por eso, dirigirla en el
conocimiento sensitivo de las cosas seria tarea de la Logica en sentido general, pero
quien conoce nuestra logica no ignora cudn sin cultivar se halla ese campo. ;jAcaso no
es por reducirse a los estrechos limites en los que la encierra su misma definicion que la
logica es tomada por una ciencia, o bien del conocimiento filosofico de alguna cosa, o
bien por una ciencia que dirige la facultad cognoscitiva superior hacia una verdad
cognoscible? Pues, en efecto, habria de permitirse a los filosofos buscar también, no sin
ingente provecho, aquellos artificios con los cuales puedan pulir las facultades inferiores
de conocimiento, agudizarlas y aplicarlas mas fructiferamente en provecho de todo el
mundo. Como la psicologia otorga firmes principios, no dudamos de que, para dirigir las
facultades cognoscitivas inferiores, pueda darse una ciencia del conocimiento sensible
de alguna cosa” (Baumgarten, s/f, p. 13).

Por otra parte, las relaciones inmanentes a la literatura han sido analizadas de
manera profunda y sostenida por el literato y estudioso Jesus G. Maestro, con su idea de
los cuatro materiales literarios:

Esta comparacion o relacion —symploké— entre términos literarios, sobre la que
se fundamenta y articula todo lo relativo a la Literatura Comparada, no se agota en si
misma como una figura retdrica, sino que remite a la idea misma que la justifica y hace
posible. Toda comparacion literaria, toda comparacion entre términos o materiales
literarios, ha de ser critica, racional y logica. La Literatura Comparada, en suma, es una
forma destinada a conceptualizar materiales literarios desde criterios comparativos,
criterios que, por si mismos, postulan valores y contravalores, en relacion dialéctica,
cientifica y critica.

El nucleo de la literatura comparada es, por lo tanto, la comparacion. Sin embargo,
no debe confundirse con una figura retdrica; se trata de una figura gnoseoldgica, es decir,
relacionada con el conocimiento. Por ello, es necesario hablar de 'relator', un término que,
desde criterios gnoseologicos, designa a la figura que permite al intérprete o comparatista
actuar como sujeto activo al relacionar distintos términos o referentes literarios. Esto se
hace con el proposito de compararlos criticamente y construir interpretaciones sintéticas
que faciliten un conocimiento ttil, critico, conceptual y 16gico de los materiales literarios.
En definitiva, la relacion constituye la figura gnoseoldgica principal y especifica de la
literatura comparada, como metodologia para el conocimiento cientifico y critico de la
literatura.

Ahora estamos en mejores condiciones para confirmar y refinar la definicion
inicial de la literatura comparada, entendida como el estudio comparativo de los
materiales literarios. Esta comparacion requiere una critica de los valores, los materiales
y las formas, es decir, una interpretacion analogica, paralela y dialéctica. No solo implica
analizar conceptualmente los materiales literarios, interpretdndolos como conceptos
segun criterios categoriales y cientificos, sino también las ideas formalmente objetivadas
en esos materiales, interpretandolas criticamente desde una perspectiva filosofica. Solo
asi se puede lograr una formalizacion completa, conceptualizada a partir de criterios

62




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

sistematicos, racionales y logicos, de los materiales literarios, considerados términos
complejos (autor, obra, lector, transductor) en el campo de la literatura. Por lo tanto, la
comparacion entre estos materiales, que involucra ideas objetivadas en ellos (critica
literaria) y basada en conceptos categoriales previamente definidos (teoria literaria), se
realizard mediante analogia, paralelismo o dialéctica, segun si las relaciones verificadas
resultan semejantes, afines o antinomicas (Eagleton, 1983).

La teoria de los materiales literarios, asi expuesta por el Maestro, responde a las
interrogantes planteadas por el estructuralismo y posestructuralismo francés; para
quienes, en palabras de Barthes, el autor ha muerto. La muerte de los “sujetos” también
fue un camino trazado por Nietzsche y Hegel con la muerte de Dios.

“La divinidad es adorada en la obra de arte, tanto en la simple como en la
excelente. El estremecimiento de la divinidad, la anulacion de lo singular, penetra
en la asamblea. Pero pronto ella toma aliento, echa una ojeada a las criaturas
vivientes, se despierta al sentimiento de la vida. Ellos se reconocer como vida,
concuerdan los unos con los otros, se toman de las manos, se sienten, comienzan
a moverse, comienzan a danzar. El regocijo cambia en la armonia, en la
pluralidad de las imagenes y de los pensamientos. Mediante el ritmo, la medida
concurre para frenar lo subjetivo, lo casual. Los individuos devienen componentes
de la unidad objetiva. Esta ultima, golpea los timpanos, como Cibeles, la gran
madre de los dioses, o, en todo caso, procede con fuerza silenciosa e inconsciente.
Y asi la divinidad goza de si misma y el hombre se identifica con ella. Aquél gozo
es traspasado en el comer de la divinidad, pero ello expresa profundamente el
dolor infinito, el completo colapso de la intimidad. Dios se da al sacrificio, se da
a la destruccion. Dios ha muerto, la mds alta desesperacion de la completitud del
ser abandonada por Dios” (Hegel, 1803-1806, p. 32).

El alejamiento del Autor (que, siguiendo a Brecht, podria llamarse un verdadero
‘distanciamiento’, en el que el Autor se vuelve una figura pequeiia, como una estatuilla
en el fondo de la escena literaria) no es solo un hecho histérico o un acto de escritura:
modifica profundamente el texto moderno (o, dicho de otra manera, en el que el autor
desaparece en todos los niveles). Primero, el concepto de tiempo también cambia. Cuando
se piensa en el autor, este siempre se ve como el pasado de su propio libro: el libro y el
autor estan en una misma linea temporal, en un antes y un después. Se entiende que el
Autor alimenta al libro, que existi6 antes que €l, y que piensa, sufre y vive para ¢€l;
mantiene una relacion similar a la de un padre con su hijo.

En contraste, el escritor moderno nace junto a su texto; no tiene un ser que lo
preceda o exceda su escritura. No es un sujeto cuyo predicado seria el libro; no hay otro
tiempo que el de la enunciacidn, y todo texto estd escrito en un eterno aqui y ahora.
Ademéds, (o esto implica que) escribir ya no es solo un acto de registrar, constatar,
representar, como decian los Clasicos, sino que es, segun los lingiiistas influenciados por
la filosofia oxfordiana, un performativo, una forma verbal especial (normalmente en
primera persona y en presente) donde la enunciacion no contiene mas que el acto mismo
de ser pronunciada: algo similar al “Yo declaro” de los reyes o el “Yo canto” de los poetas
antiguos. El escritor moderno, después de abandonar la figura del Autor, ya no puede

63




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

creer, siguiendo la vision tragica de sus predecesores, que su mano sea demasiado lenta
para sus pensamientos o pasiones; en cambio, convierte esa necesidad en ley, enfatiza ese
retraso y trabaja sin descanso en la forma. Para €I, por el contrario, la mano, desligada de
toda voz, guiada solo por un gesto de inscripcion (no de expresion), traza un campo de
origen, o al menos, cuyo unico origen es el mismo lenguaje, precisamente aquello que
siempre pone en duda todos los origenes.

Hoy en dia, entendemos que un texto no es solo una fila de palabras con un tnico
sentido, en cierto modo teoldgico (como si fuera el mensaje del Autor-Dios), sino un
espacio multidimensional donde diversas escrituras se producen en concordancia y
contraste, sin que ninguna sea la original. El texto funciona como un tejido de citas de
distintas areas de la cultura. Como Bouvard y Pécuchet, eternos copistas, a la vez sublimes
y codmicos, cuya profunda ridiculez revela la verdad de la escritura, el autor simplemente
imita un gesto anterior, nunca original. Su unico poder consiste en mezclar escrituras,
contradecir unas con otras, de modo que nunca pueda apoyarse en una sola. Aunque
busque expresarse, debe comprender que la “cosa” que intenta ‘traducir’ no es mas que
un diccionario ya formado, en el que las palabras solo pueden explicarse mediante otras
palabras, en un ciclo infinito (Foucault, 1966).

Una vez alejada del Autor, la pretension de ‘descifrar’ un texto resulta intutil. Darle
a un texto un autor es imponerle un seguro, proveerle de un significado ultimo y cerrar la
escritura. Esta concepcidn le viene muy bien a la critica, que entonces pretende dedicarse
a la importante tarea de descubrir al Autor (o a sus hipostasis: la sociedad, la historia, la
psique, la libertad) bajo la obra: una vez hallado el Autor, el texto se ‘explica’, el critico
ha alcanzado la victoria; asi pues, no hay nada asombroso en el hecho de que,
historicamente, el imperio del Autor haya sido también el del Critico, ni tampoco el hecho
de que la critica (por nueva que sea) caiga desmantelada a la vez que el Autor. En la
escritura multiple, efectivamente, todo esta por desenredar pero nada por descifrar; puede
seguirse la estructura, se la puede reseguir (como un punto de media que se corre) en
todos sus nudos y todos sus niveles, pero no hay un fondo; el espacio de la escritura ha
de recorrerse, no puede atravesarse; la escritura instaura sentido sin cesar, pero siempre
acaba por evaporarlo: precede a una exencion sistemadtica del sentido. Por eso mismo, la
literatura (seria mejor decir la escritura, de ahora en adelante), al rehusar la asignacion al
texto (y al mundo como texto) de un ‘secreto’, es decir, un sentido tltimo, se entrega a
una actividad que se podria llamar contrateologia, revolucionaria en sentido propio, pues
rehusar la detencion del sentido, es, en definitiva, rechazar a Dios y a sus hipdstasis, la
razon, la ciencia, la ley (Barthes, s/f).

Se podria, pues, considerar el estatus gnoseoldgico y ontoldgico de la literatura,
puesto que lo que interesa primeramente es a través de qué facultades espirituales son
captados y ejercidos los materiales literarios, como en el caso del didlogo Jon de Platon,
para el que la cualidad poética-literaria no depende de los sujetos, no se aprende ni se
puede ensenar, ya que es un regalo de los dioses:

64




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

“Si dices la verdad, Ion, si es el arte y a la ciencia a lo que debes tu buena
inteligencia de Homero, entonces obras mal conmigo, porque después de haberte
alabado por las bellezas que sabes de Homero y haberme prometido que me
harias participe de ellas, veo ahora que me enganas, porque no solo no me haces
participe, sino que tampoco quieres decirme cudles son esos conocimientos en
que sobresales, por mas que te he apurado; y, semejante a Proteo, giras en todos
sentidos, tomas toda clase de formas, y para librarte de mi, concluyes por
transformarte en general, para que yo no pueda ver a qué punto llega tu habilidad
en la inteligencia de Homero. Si es al arte al que debes esta habilidad y estds
comprometido a mostrarmela, faltas a tus palabras; entonces, tu procedimiento
es injusto. Si por el contrario, no al arte sino a una inspiracion divina se debe el
que digas tan bellas cosas sobre Homero, por estar tu poseido y sin ninguna
ciencia, como te dije antes, en este caso no tengo motivo para quejarme de ti. Por
lo tanto mira si quieres pasar a mis ojos por un hombre injusto o por un hombre
divino. [...] En este caso, lon, te conferimos precioso titulo de celebrar a Homero
por inspiracion divina y no en virtud del arte...” (Platon, 1871, pp. 209-210).

Para los teoricos del arte, la idea de la “inspiracion divina” se explica mediante el
“entusiasmo”, como plantea Charles Batteux, quien sostiene que dicha inspiracion es una
condicion fundamental del genio. No todos los genios prolificos sienten siempre la
presencia de las Musas; enfrentan periodos de sequia y esterilidad. La inspiracion de
Ronsard, quien naci6 poeta, tuvo pausas de varios meses. La musa de Milton presentaba
discontinuidades, un problema que también afecta a obras de Estacio, Claudiano y otros,
quienes experimentaron fases de apatia y debilidad; ;No dormia a veces el gran Homero
en medio de sus héroes y dioses? Existen, por tanto, momentos de éxtasis para el genio,
cuando el alma, encendida como por un fuego divino, imagina toda la naturaleza y
transmite ese espiritu de vida a los objetos, esos aspectos emocionantes que nos seducen
o fascinan.

Esta condicion del alma se denomina entusiasmo, un término que todos entienden
bastante bien, pero que pocos saben definir con claridad. Las ideas que la mayoria de los
autores expresan parecen surgir mas de una imaginacion sacudida e impactada por el
entusiasmo que de una mente que ha reflexionado o pensado cuidadosamente. Es casi
como una vision celestial, una influencia divina, un espiritu profético: una especie de
embriaguez, éxtasis o alegria que conlleva conmocion y asombro ante la presencia de lo
divino. ;Acaso, con este lenguaje enfatico, querian celebrar las artes y ocultar los
misterios de las Musas a los no iniciados? Pero nosotros, que tratamos de aclarar nuestras
ideas, alejamos todo este esplendor alegérico que nos oscurece. Consideremos el
entusiasmo como un filéosofo considera lo Grande, sin tener en cuenta esta vana
ostentacion que lo envuelve y lo encubre” (Batteux, 2020).

Los inicios de la literatura: Aspectos criticos y reflexivos

Las musas griegas perfilan los grandes temas tratados en la literatura, puesto que,
en el desarrollo numénico y del psiquismo de los antiguos, las personificaciones o
hipdstasis de cuestiones inmateriales eran recursos ingenuos empleados para explicitar lo
acontecido en la naturaleza en general (Wellek & Warren, 1949). Por ejemplo, los

65




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

fendmenos meteorologicos eran simbolizados por Zeus, y su estudio era referido a Urania,
la musa de la astronomia:

- KoAmomn o Caliope, como representacion de la poesia heroica y de los temas
heroicos. (Su caracteristica: corona de laurel y lira).

- Kieww o Clio, como representacion de la historia y de la historicidad. (Su
caracteristica: trompeta y libro abierto).

- Epotcd o Eratd, como representacion de la poesia lirica o el lirismo. (Su
caracteristica: Citara).

- Evtépmn o Euterpe, simbolo de la musica. (Su caracteristica: coronada de flores).

- Melnopévn (Melpdmene), como representacion de la poesia tragica. (Su
caracteristica: vestidos ricos y mascara tragica).

- IoAivpvia (Polimnia), como representacion de la poesia sacra. (Su caracteristica:
Vestido blanco).

-  Odiewn (Talia), como representacion de la poesia comica y bucdlica. (Su
caracteristica: otorgadora de dones).

- Tepyiyopn o Terpsicore, simbolo de la danza y la poesia coral. (Su caracteristica:
guirnaldas).

- Ovpavia (Urania), como representacion de la astronomia y las ciencias exactas.
(Su caracteristica: globo terrdqueo y compas)

Estos temas son tratados y concentrados con suma grandeza por el poeta Homero,
quien en su Iliada despliega el caracter griego enfrentado en la cosmovision de la
personalidad de dos tipos de pueblos (troyanos y aqueos), bajo la perspectiva del conflicto
interno en los dioses olimpicos.

“Canta, oh diosa, la colera del Pelida Aquiles; colera funesta que causo infinitos
males a los aqueos y precipito al Hades muchas almas valerosas de héroes, a
quienes hizo presa de perros y pasto de aves —cumpliase la voluntad de Zeus—
desde que se separaron disputando el Atrida, rey de hombres, y el divino Aquiles.
¢ Cual de los dioses promovio entre ellos la contienda para que pelearan? El hijo
de Leto y de Zeus. Airado con el rey suscito en el ejército maligna peste, y los
hombres perecian por el ultraje que el Atrida infiriera al sacerdote Crises. Este,
deseando redimir a su hija, se habia presentado en las veleras naves aqueas con
un inmenso rescate y las infulas de Apolo, el que hiere de lejos, que pendian de
dureo cetro, en la mano, y a todos los aqueos, y particularmente a los dos Atridas,
caudillos de pueblos, asi les suplicaba:

-jAtridas y demas aqueos de hermosas grebas! ;Los dioses, que poseen olimpicos
palacios, os permitan destruir la ciudad de Priamo y regresar felizmente a la
patria! Poned en libertad a mi hija y recibid el rescate, venerando al hijo de Zeus,
a Apolo, el que hiere de lejos.

Todos los aqueos aprobaron a voces que se respetara al sacerdote y se admitiera
el espléndido rescate; mas el Atrida Agamenon, a quien no plugo el acuerdo, le
despidio de mal modo y con altaneras voces:

66




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

-No dé yo contigo, anciano, cerca de las concavas naves, ya porque ahora
demores tu partida, ya porque vuelvas luego, pues quizas no te valgan el cetro y
las infulas del dios. A aquélla no la soltaré; antes le sobrevendra la vejez en mi
casa, en Argos, lejos de su patria, trabajando en el telar y aderezando mi lecho.
Pero vete; no me irrites, para que puedas irte mds sano y salvo.

Asi dijo. El anciano sintio temor y obedecio el mandato. Fuese en silencio por la
orilla del estruendoso mar, y, mientras se alejaba, dirigia muchos ruegos al
soberano Apolo, a quien pario Leto, la de hermosa cabellera:

-jOyeme, tii que llevas arco de plata, proteges a Crisa y a la divina Cila, a imperas
en Ténedos poderosamente! ;Oh Esminteo! Si alguna vez adorné tu gracioso
templo o quemé en tu honor pingiies muslos de toros o de cabras, cumpleme este
voto: jPaguen los danaos mis lagrimas con tus flechas!

Ast dijo rogando. Oydle Febo Apolo e, irritado en su corazon, descendio de las
cumbres del Olimpo con el arco y el cerrado carcaj en los hombros, las saetas
resonaron sobre la espalda del enojado dios, cuando comenzo a moverse. Iba
parecido a la noche. Sentose lejos de las naves, tiré una flecha y el arco de plata
dio un terrible chasquido. Al principio el dios disparaba contra los mulos y los
dgiles perros; mds luego dirigio sus amargas saetas a los hombres, y
continuamente ardian muchas piras de cadaveres.

Durante nueve dias volaron por el ejército las flechas del dios. En el décimo,
Aquiles convoco al pueblo al agora: se lo puso en el corazon Hera, la diosa de
los niveos brazos, que se interesaba por los danaos, a quienes veia morir.”
(Homero, s/f, pp. 3-4).

Con estos versos, se ponen en evidencia las relaciones del “hado” respecto de las
vicisitudes que configuraron la guerra troyana: el despliegue de la emocién colérica, el
caracter adusto y soberbio de Agamenoén, la intervencion de los dioses situados en
diferentes bandos, entre otros. Es de notar, asimismo, que con la poesia homérica se pone
en marcha el recurso a los tropos, como la metafora, la sinécdoque, la metonimia, la
ironia, la alegoria (Auerbach, 1946). La mitologia griega fue base de las posteriores
expresiones mitologicas occidentales, mediante la conquista de los pueblos
grecorromanos hacia latitudes de la naciente Europa, por lo que valdria la pena enlistas a
sus divinidades, en su simbologia y caracteristicas: Los doce olimpicos y su
correspondencia romana, o el Dodekatheon AwdexaBesov, son:

o Zeus/Jupiter

e Hera/Juno

e Poseidon/Neptuno
o Afrodita/Venus

o Ares/Marte

o Atenea/Minerva

67




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

e Hermes/Mercurio
e Apolo

e Artemisa/Diana

e Hefesto/Vulcano
e Deméter/Ceres

e Hestia/Vesta

En el mismo orden de lo anterior, una expresion mitologica sumamente importante
en la configuracion europea sobre la escritura y la literatura en general la tenemos en la
Edda Mayor, desplegando los mitos nordicos, sus fuentes, la naturaleza de sus ritos:

“La poesia representada en esta Edda Mayor —poesia que llamamos ‘éddica’,
claramente distinta en significativos aspectos de la ya mencionada de los
escaldas, que fue un fenomeno exclusivamente escandinavo— debe verse, pues,
como directamente relacionable con la que a partir de aquel mismo fondo
tradicional se desarrollo también por todo el resto de la Germania, y de la que
nos han quedado otros apreciables testimonios sobre todo en Inglaterra. El corpus
de escogidos cantos que llamamos Edda Mayor procede basicamente de un
manuscrito, hoy llamado Codex Regius, que fue descubierto en Islandia en 1643
¥ que, por razones que no hacen mucho al caso, recibio entonces el impropio titulo
de Edda Saemundi Multiscii. En este pequerio codice de 19 por 13 centimetros, en
el que se cuentan hasta 45 hojas de apretada escritura, y del que lamentablemente
falta un cuadernillo de 8 hojas mas [ ...] se encuentra recogida, digamoslo asi, la
flor y nata de la poesia éddica antiguo-nordica. En razon de la tematica de sus
cantos, la Edda Mayor se divide en dos partes o secciones claramente
diferenciables y de aproximadamente la misma extension. Los poemas que
componen la primera de estas partes se ocupan de asuntos mitoldgicos —Odin,
Loki y Tor juegan en ellos papeles preponderantes—, en tanto que los de la segunda
pueden propiamente calificarse de épicos: cuenta de las valientes hazarias y
tragicas desventuras de algunas de las figuras que debieron ser centrales en la
comun tradicion de la poesia heroica germanica” (Anonimo, 1986, pp. 11-12).

Los dioses o aesir y diosas o asynjur nérdicos son:
- Por parte de las Aesir:
o Andhrimnir, dios cocinero de los eesir y de los einherjer
e Balder, dios representante de la luz y de la verdad
e Bor, padre del dios Odin
e Bragi, dios de la poesia, los bardos (aedos) y los escaldos
e  Buri, primer dios conocido en la mitologia nordica

e Dagr, dios representante del dia

68




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

e Delling, representacion del amanecer

e Forseti, dios representante de la justicia, la paz y la verdad

e Heimdal, dios representante de la luz, aque que vigila el Bifrost
e Hermoor, conocido como mensajero de los dioses

e Hoor, dios que padece de ceguera

e Heenir, dios que no se decide

e Lodurr, vivifica los cuerpos de los primeros humanos

e Magni, hijo descendiente del dios Thor

e Meili, hermano del dios Thor

e Moai, hijo del dios Thor, representante de la furia en la batalla, referente de los
berserker

e 00, dios representante de la inteligencia y de la energia

e Odin, dios cardinal de la mitologia nérdica, conocido como poeta

e Rig, su descripcion es de "viejo y sabio, poderoso y fuerte"

e Thor, dios representante del trueno

e Tyr, dios representante de la guerra y la sabiduria bélica

e Ve, hermano del dios Odin, dio a los humanos facultades psicoldgicas superiores
e Vioarr, dios representante del silencio y de la venganza

e Vili, hermano del dios Odin, representa las emociones y da inteligencia a la
humanidad

- Por parte de las Asynjur:

e Eir, diosa representante de la cura y de la resurreccion

e Frigg, diosa del amor, la fertilidad y la fidelidad en la relacién conyugal
e Freya, diosa representante del corazon y la belleza

e Freyr, dios representante de la lluvia, el sol naciente y la fertilidad

e Fulla, una de las tres sirvientas de Frigg

e Gefjun, diosa vidente

e Gna, una de las tres sirvientas de Frigg

69




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

e Hlin, una de las tres sirvientas de Frigg

e IJdunn, representante guardiana de las manzanas que hacia de los eesir mantenerse
eternamente jovenes

e Jord, personificacion de la tierra

e Lofn, diosa representante de las mujeres

e Nanna, esposa de Baldr

e Njoror, dios representante de la tierra fértil y las costas marinas
e Nott, personificacion de la noche

e Saga, diosa representante de la adivinacion, de la magia. Conocida como poetisa
e Sif'simbolizacion de la fidelidad y las cosechas

e Sigyn, esposa de Loki

e Sjofn, diosa representante de las mujeres

e Skadi, diosa representante del invierno y la caza

e Snotra, denominada "sabia" o “con gracia”

e S0l diosa representante del sol

e Syn, diosa que es invocada por los acusados en un juicio

e Var, conocida como "benevolente"

e Vir, sabia y de espiritu inquisitivo

e Dbruor, valkiria servidora de los einherjar

La mitologia nordica, expresada en las Eddas, tiene un referente arquetipico en la
mitologia judeocristiana, en la figura del diabdlico. En los Escarnios de Loki se dice:

“Entonces llego Tor y dijo:
‘Calla, indecente, o terrible el martillo,
El Midllnir, te hara enmudecer:
Rodara de tu cuello la peria del hombro
Acabada serd tu vida’.

Loki dijo:

‘Ya aqui lo tenemos al hijo de Tierra.

¢ Por qué tantos brios, Tor?

70




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

No asi valeroso irds contra el lobo
Cuando a Sigfrod entero devore’.
Tor dijo:
‘Calla, indecente, o terrible el martillo,
El Miollnir, te hara enmudecer:
Por alto hasta el este te voy a arrojar
Y nadie ya verds mas va a verte’.
Loki dijo:
‘De viajes al este nunca mas tu
Con gente delante digas,
El que alla se encogio en el dedo de guante.
jPensarlo de Tor, tan bravo!’
Tor dijo:
‘Calla, indecente, o terrible el martillo,
El Midllnir, te hara enmudecer:
Con mi diestra yo, el que a Hrungnir maté,
Romperé todo hueso tuyo’.
Loki dijo:

‘Larga mi vida vivir me espero,
Tanto el martillo que alzas.
Recias hallaste las cuerdas de Skrymir:
No pudiste sacar tu comida,
Hambre espantosa pasaste’.

Tor dijo:

‘Calla, indecente, o terrible el martillo,
El Miollnir, te hara enmudecer:

Al Hel te echara el que a Hrungnir mato,
Abajo a la verja Nagrind’.

Loki dijo:

‘Lo que en gana me vino a los ases dije,

A los hijos de ases todos,

71




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

Por ti solamente de aqui me marcho,
Pues tu yo sé que si pegas.

Tu esta cerveza, Egir, hiciste,
Mas ya otro festin no haras:
;Todas tus cosas que aqui tu tienes
Las llamas en ellas prendan,
Yel culo a ti te chamusquen!”

(Anonimo, 1986, pp. 127-128).

El andlogo de esa escena de los escarnios por parte de Loki a los demas dioses,
contra Tor y Odin, lo tenemos en la escena descripta en Job:

“Un dia vinieron a presentarse delante de Jehova los hijos de Dios, entre los
cuales vino también Satands. Y dijo Jehovd a Satands: ;De donde vienes?
Respondiendo Satanas a Jehova, dijo: De rodear la tierra y de andar por ella. Y
Jehova dijo a Satands: ;No has considerado a mi siervo Job, que no hay otro
como él en la tierra, varon perfecto y recto, temeroso de Dios y apartado del mal?
Respondiendo Satands a Jehova, dijo: jAcaso teme Job a Dios de balde? ;No le
has cercado alrededor a él y a su casa y a todo lo que tiene? Al trabajo de sus
manos has dado bendicion; por tanto, sus bienes han aumentado sobre la tierra.
Pero extiende ahora tu mano y toca todo lo que tiene, y veras si no blasfema
contra ti en tu misma presencia. Dijo Jehovad a Satanas: He aqui, todo lo que tiene
esta en tu mano, solamente no pongas tu mano sobre él. Y salio Satanas de delante
de Jehova” (Job 1: 6-12, 1990).

Esta necesidad de acusar y de insultar, de negar la potencia de la bondad propia
de Satands, es andloga al sentido perverso con que Loki interrumpe la fiesta dada por
Odin, frente al cual solo se le pudo contraponer Tor. Es de notar, por supuesto, que ambas
expresiones mitoldgicas, aunque analogas, se encuentran en diferentes niveles mitico-
religiosos, ya que la mitologia nérdica parte de seres antropomorfos, naturales, mientras
que lo judeocristiano precisa de abstracciones, en la expresion monoteista de lo divino.

Por otra parte, la fantasia, como se expuso en el capitulo anterior, desempefia un
papel fundamental en el fendmeno de la literatura, ya que retrata los materiales naturales,
mediando entre la mimesis y el entusiasmo. La literatura no busca la “verdad”, sino la
“verosimilitud”; por eso, no es una ciencia. La palabra “fantasia” deriva del griego
phantasmata, que se relaciona con “fantasma”. Aristoteles nos dice al respecto:

“Hablemos de la poética en si y de sus especies, de la potencia propia de cada
una, y de como es preciso construir las fabulas si se quiere que la composicion
poética resulte bien, y asimismo del numero y naturaleza de sus partes, e
igualmente de las demds cosas pertenecientes a la misma investigacion,
comenzando primero, como es natural, por las primeras.Pues bien, la epopeya y
la poesia tragica, y también la comedia y la ditirambica, y en su mayor parte la

72




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

aulética y la citaristica, todas vienen a ser, en conjunto, imitaciones. Pero se
diferencian entre si por tres cosas: o por imitar con medios diversos, o por imitar
objetos diversos, o por imitarlos diversamente y no del mismo modo. Pues, asi
como algunos con colores y figuras imitan muchas cosas reproduciendo su
imagen (unos por arte y otros por costumbre), y otros mediante la voz, asi también,
entre las artes dichas, todas hacen la imitacion con el ritmo, el lenguaje o la
armonia, pero usan estos medios separadamente o combinados; por ejemplo,
usan solo armonia y ritmo la aulética y la citaristica, y las demas que puedan ser
semejantes en cuanto a su potencia, como el arte de tocar la siringa; y el arte de
los danzantes imita con el ritmo, sin armonia (éstos, en efecto, mediante ritmos
convertidos en figuras, imitan caracteres, pasiones y acciones). Pero el arte que
imita solo con el lenguaje, en prosa o en verso, y, en este caso, coOn versos
diferentes combinados entre si o con un solo género de ellos, carece de nombre
hasta ahora” (Aristoteles, 1974, pp. 126-128).

La verosimilitud, asimismo, se apoya en la teoria platonica de las formas o ideas,

sefalando la carga de realidad o irrealidad que tienen, en su participaciéon mas o menos
relativa del Ser, que en el platonismo es la idea del Bien y de lo Bello, el kalos kai agathos
koloxayabia, todo lo cual se compacta en su simil de la linea, antesala del mito de la

caverna.

Hipocrates, Kant y Platon

En su didlogo E! Sofista, Platon plantea la problemadtica relacion entre el

significado del “ser” y del “no-ser”, es decir, entre aquello que posee una esencialidad
ontoldgica constante, como lo constituyente, y aquello que posee una esencialidad

ontoldgica fluctuante, como lo constituido. Al “ser” le pertenece la “verdad”, al “no-ser”
la “verosimilitud”.

“No se diga que, después de haber demostrado el no-ser como lo contrario del
ser, nos atrevemos a afirmar que existe. Porque respecto de lo contrario del ser,
ha largo tiempo que hemos declarado, que no nos cuidaremos de saber, si existe
0 no existe, si es conforme a la razon o si le repugna. En cuanto a nuestra
proposicion: que el no-ser existe, es preciso que se nos pruebe, refutandonos, que
estamos en el error; y si no es posible esto, es preciso que se nos diga, como lo
decimos nosotros, que los géneros se mezclan los unos con los otros; que el ser y
lo otro penetran en todos y se penetran ellos mismos reciprocamente, que lo otro,
participando del ser, existe en virtud de esta participacion, sin convertirse en
aquello de que participa, sino permaneciendo otro; y en fin, que siendo otro que
el ser, es claro como el dia, que es necesariamente el no-ser. A su vez, el ser,
comunicado con lo otro, es otro que todos los demas géneros, siendo otro que los
demas géneros, no es, ni cada uno de ellos, ni todos ellos juntos, y no es mas que
el mismo, de suerte que indudablemente hay mil cosas, que el ser no es bajo mil
relaciones; y todos los demas géneros en igual forma, ya se les considere en
particular o ya todos a la vez, son de muchas maneras y de muchas maneras no
son” (Platén, 1871, pp. 119-120).

Los géneros a los que se refiere Platon son:
El Ser
73




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

e EIl No-ser

e El Movimiento
e FEl Reposo

e Lo Mismo

e Lo Otro

El plano fantasmagorico surge en el juego entre el ser y el no-ser, mediante el
género de “lo otro”, puesto que la literatura es el uso de las categorias que describen la
realidad para perfeccionarla; es decir, no es lo verdadero, sino lo verosimil. En otro orden
de ideas, la literatura también se desenvuelve en el estudio del plano fisiologico,
especificamente en el andlisis del caracter y la caracterologia, ya que es el contenido de
verdad que el ars poetica transforma: la materialidad fisiologica a ser tratada y
reconfigurada. Se usa, por tanto, la teoria de los cuatro humores. Un intimo sentimiento
de la belleza y la dignidad de la naturaleza humana, y un animo seguro y vigoroso para
referir a esto, como fundamento general, todas las acciones, son serios y no se asocian
bien con una alegria volandera ni con la inconstancia de un hombre ligero. Y hasta se
halla cerca de la honda melancolia (Schwermut), una dulce y noble sensacion, en cuanto
se funda sobre aquel temor que siente un alma limitada cuando, llena de un gran proyecto,
ve los peligros que debe vencer y tiene ante la vista la grave, aunque grande, victoria del
dominio de si mismo. La genuina virtud, segun los principios, encierra en si algo que
parece coincidir con el temperamento melancolico en un sentido atenuado.

El cardcter bondadoso, una condicion bella y sensible, para ser, en casos
particulares, conmovido de una manera compasiva y benévola, estd muy sujeto al cambio
de las circunstancias, y, por no descansar el movimiento del alma sobre un principio
general, toma facilmente formas diferentes, segiin ofrecen los objetos uno u otro aspecto
(Kant, 2007). Y como esta inclinacion se encamina a lo bello, parece susceptible de
unirse, sobre todo, con el temperamento denominado sanguineo, que es volatil y dado a
las diversiones. En este temperamento debemos buscar las cualidades simpaticas que
hemos denominado virtudes adoptadas.

“El sentimiento del honor es, desde luego, reconocido como caracteristica de la
complexion colérica, y las consecuencias morales de este delicado sentimiento,
que casi siempre solo se preocupa del brillo, nos presentaran rasgos para la
descripcion de este caracter. En hombre alguno faltan huellas de sentimientos
delicados, pero una gran ausencia de ellos, calificada comparativamente de
insensibilidad, aparece en el caracter del flemdtico, y hasta los impulsos mas
vulgares, como el deseo de dinero, etc., suele negarsele. Nosotros podemos
abandonarle esta inclinacion, junto con otras andlogas, porque caen fuera de
nuestro plan” (Kant, s/f, p. 8).

El primer estudioso del caracter y la caracterologia fue el médico y filosofo
antiguo griego Hipocrates, para el cual el cuerpo humano estaba constituido por humores.

74




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

“Quien esté habituado a escuchar a los que hablan acerca de la naturaleza
humana en términos que sobrepasan lo estrictamente médico no hallara provecho
en esta disertacion, pues de ningun modo afirmo que el hombre sea aire, fuego,
agua, tierra o cualquier otro elemento que no sea visible en el ser humano, sino
que dejo estas ideas a aquel que quiera explicarlas. Ademas, creo que los que
sostienen este tipo de cosas no las conocen bien: ya que, si bien todos se sirven
de la misma idea, no exponen lo mismo. Aunque su conclusion sea idéntica —ya
que dicen que lo que existe es una unidad y que esto es tanto una unidad como el
todo—, no se ponen de acuerdo en los nombres. Uno dice que el aire es lo uno y el
todo, otro que el agua, el fuego o la tierra, y cada uno cita en su argumentacion
pruebas y demostraciones que no conducen a nada. Puesto que todos ellos estan
de acuerdo en el fondo, pero no en las palabras, es evidente que no saben nada

[..].

Por otra parte, algunos médicos sostienen que el hombre es sangre, otros afirman
que es bilis; algunos otros, que pituita. Todos hacen el mismo razonamiento: que
existe una sustancia unica —sea cual sea el nombre que cada uno quiera darle—,
que esta sustancia cambia su aspecto y su propiedad forzada por la accion del
calor y del frio y que se vuelve dulce o amarga, blanca o negra o de cualquier
otra forma. A mi modo de ver, esto no es asi.

[...] Por mi parte voy a demostrar que aquellos elementos que, en mi opinion,
constituyen al hombre de acuerdo al lenguaje corriente y a la naturaleza son
siempre invariablemente idénticos, sea éste joven o viejo, sea la estacion fria o

calida [...].

El cuerpo del hombre tiene en si mismo sangre, pituita, bilis amarilla y bilis
negra, estos elementos constituyen la naturaleza del cuerpo, y por causa de ellos
se estd enfermo o sano. Se goza de una salud perfecta cuando estan mutuamente
proporcionadas sus propiedades y cantidades, asi como cuando la mezcla es
completa. Por el contrario, se enferma cuando alguno de los elementos se separa
en mayor o menor cantidad en el cuerpo y no se mezcla con todos los demas. Asi
pues, cuando algun elemento se separa y queda solo, necesariamente ha de
enfermar tanto la parte de la que se ha segregado como aquella en la que se ha
establecido y acumulado, al ser la excesiva concentracion causa de dolor y
padecimiento” (Hipocrates, 2003, pp. 29-38)

Para Hipocrates, los caracteres humanos dependen de los humores:
Sangre — Cardcter sanguineo

Bilis amarilla — Cardacter colérico

Bilis negra — Cardcter melancolico

Flema — Cardacter flematico

El estudio del cardcter es ampliamente utilizado en la literatura para la

construccion de personajes, en asociacion con la perspectiva atmosférica, como en el
romanticismo, y con la correspondencia fenomenoldgica entre el adentro y el afuera,

75




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

como recurso descriptivo de los trances pasionales del protagonista. Es el “siento, luego
existo” propio de la época.

Conclusion

La historiografia literaria tradicional ha clasificado su objeto de estudio mediante
categorias de periodo (p.ej., "Romanticismo"), género (p.€j., "la novela") o movimiento
(p.€j., "Surrealismo"). Si bien esta taxonomia es util, a menudo oscurece un desarrollo
mas profundo: la evolucion de la literatura como modo de conocimiento y como
herramienta de la conciencia. La literatura no solo refleja el pensamiento de una época,
sino que lo configura activamente mediante sus procesos de creacion e interpretacion.
Este trabajo se distanci6 de un enfoque puramente estilistico para proponer un marco
tripartito. Sostenemos que el desarrollo historico de la literatura puede cartografiarse a
través de la interaccion de tres vectores fundamentales:

- La Ldgica: se refiere a los sistemas subyacentes de orden, estructura y coherencia
que rigen la creacion literaria. Incluye desde la logica mimética (la relacion
estructurada entre la obra y la realidad) y la l6gica narrativa (las reglas del relato
y la causalidad) hasta la l6gica formal del lenguaje (la sintaxis y la métrica).

- La Critica: del griego krinein (juzgar, discernir). Es la facultad analitica,
evaluativa y normativa. Es el ejercicio de la razoén que juzga el valor de la obra
(estético, moral, politico) y que disecciona sus componentes.

- La Cavilacion: un término deliberadamente elegido por su connotacion de
pensamiento profundo, meticuloso y, a menudo, introspectivo. Es el componente
hermenéutico, filosofico y existencial de la literatura. Es la ponderacion del
sentido, la subjetividad y los grandes interrogantes que la obra suscita, mas alla
de su estructura logica o de su valor critico inmediato.

La tesis central es que la historia de la literatura es la historia de la tension entre
estos tres pilares. Cada época prioriza, fusiona o pone en crisis esta relacion de maneras
distintas, y es en esta dindmica donde reside el verdadero motor de su evolucion. En la
cuna del pensamiento occidental, la literatura (o poiesis) nace intrinsecamente ligada a la
logica (Bloom, 1994). La Poética de Aristoteles no es un ejercicio de cavilacion sobre el
"sentimiento" poético, sino un tratado de légica narrativa. Define la tragedia por sus
componentes estructurales (trama, personaje, pensamiento, diccidén) y su causalidad
interna (la mimesis como una légica de la verosimilitud). La logica es el principio
ordenador del caos de la experiencia.

La critica aparece simultaneamente, pero con un fin externo a la estética: el juicio
moral y politico. La expulsion de los poetas en La Republica de Platon es un acto de
critica fundamental: la l6gica de la polis (la filosofia) juzga y condena la logica de la
mimesis (la poesia) por considerarla engafiosa. La cavilacion, aunque presente (p.ej., en
la introspeccion de Edipo o Medea), es interpretada a través del filtro de la logica del
destino (fatum) o de la filosofia moral, atin no como un valor de la subjetividad pura
(Platon, 1988).

76




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

El colapso del mundo clasico subordina la literatura a una nueva logica: la
teologica. La logica de la Divina Comedia de Dante no es la verosimilitud aristotélica,
sino la estructura del cosmos cristiano. Sin embargo, el motor de este periodo es la
cavilacion (Dante, 2003). La literatura se convierte en un vehiculo de introspeccion sobre
el alma, la salvacion y lo divino. La interpretacion alegérica (la hermenéutica de los
cuatro sentidos) es una forma de cavilacion estructurada: busca un significado profundo
(anagogico) oculto tras la superficie literal. La critica existe, pero es doctrinal. No juzga
la originalidad (un concepto moderno), sino la ortodoxia. En el Renacimiento, la triada
se reequilibra: el Humanismo recupera la logica clasica (Aristoteles) y fomenta una nueva
critica filologica (el analisis de los textos), pero la cavilacion sobre la dignidad del hombre
sigue siendo central.

En tanto, en la posmodernidad, los tres pilares se implosionan: la critica se vuelve
una cavilacion sobre la imposibilidad de la objetividad; la légica se revela como una
ficcion mads; y la cavilacion se fragmenta en el juego irénico de la intertextualidad. La
literatura ya no busca la verdad (légica), ni el juicio (critica), ni siquiera el sentido
profundo (cavilacion), sino que juega en las ruinas de las tres.

En conclusién, cuando la légica domina (Clasicismo, estructuralismo), la
literatura busca el orden, la estructura y la universalidad, a menudo a expensas de la
subjetividad (cavilacion). Cuando la cavilacion domina (Medievalismo, romanticismo);
la literatura se vuelve introspectiva, filoséfica o mistica, a menudo sacrificando la
verosimilitud logica o la objetividad critica. Cuando la critica domina (Ilustracion,
Realismo), la literatura se convierte en una herramienta de analisis social o moral,
subordinando la forma a la funcion.

Finalmente, la postmodernidad no es el fin de la literatura, sino el momento en
que se hace plenamente consciente de esta tension tripartita y decide explorarla no como
un sistema de verdades, sino como un campo de juego (Derrida, 1967). El modelo de la
triada "critica, cavilacion y logica" ofrece una lente heuristica para reinterpretar la historia
literaria. Demuestra que la literatura es un laboratorio del pensamiento en el que la
humanidad negocia constantemente sus herramientas para entender el mundo: sus
estructuras (l6gica), sus juicios (critica) y su busqueda de sentido (cavilacion).

La evolucion de la literatura, vista asi, no es solo un cambio de estilos, sino la
compleja y a menudo contradictoria biografia de la conciencia humana, atrapada entre su
necesidad de ordenar el mundo, su impulso de juzgarlo y su ineludible deseo de ponderar
su propio lugar en ¢l. Futuras investigaciones podrian aplicar este modelo a tradiciones
no occidentales o a las narrativas digitales emergentes, para observar como esta triada
fundamental se reconfigura en nuevos contextos tecnologicos y culturales.

Bibliografia
Anoénimo. (1986). Edda Mayor. Madrid: Alianza Editorial

Aristoteles. (1974). Poética. Madrid: Gredos

77




Revista del Mar Caribe, Vol. 1, NUm. 1, julio-diciembre, Afio 2025 ISSN: 3121-2069
ARK: ark:/10951/rmc.art4/vin12025

Aristoteles. (Trad. 1999). Poética. Madrid: Gredos

Auerbach, E. (1946). Mimesis: La representacion de la realidad en la literatura
occidental. Princeton: Princeton University Press

Barthes, R. (s/f). La muerte del autor. Trad. C. Fernandez Medrano

Batteux, C. (2020). Le Belle Arti ricondotte a unico principio. San Giovanni : Aesthetica
Edizioni.

Baumgarten, A. (s/f). Estética breve. CIF Excursus

Bloom, H. (1994). El canon occidental. Nueva York: Harcourt Brace

Dante, A. (Trad. 2003). Divina Comedia. Madrid: Catedra

Derrida, J. (1967). De la gramatologia. Paris: Les Editions de Minuit

Eagleton, T. (1983). Una introduccion a la teoria literaria. Oxford: Blackwell
Foucault, M. (1966). Las palabras y las cosas. Paris: Gallimard

Hegel. (1803-1806). Los aforismos de Jena. Jena: Trad. José Rafael Herrera
Hipdcrates. (2003). Tratados hipocraticos VIII. Madrid: Gredos

Homero. (s/f). lliada. Biblioteca Digital Ilce

Jauss, H. R. (1978). Pour une esthétique de la réception. Paris: Editions Gallimard

Job. (1990). Biblia de Jerusalén. Ediciones Desclée de Brouwer.

Kant, 1. (s/f). Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y de lo sublime.
Librodot.com

Kant, I. (Trad. 2007). Critica del Juicio. Madrid: Tecnos

Nietzsche, F. (2007). El origen de la tragedia a partir del espiritu de la musica. Madrid:
Austral

Platon. (1871). Obras completas tomo 2. Madrid: Patricio de Azcarate
Platon. (1871). Obras completas tomo 2. Madrid: Patricio de Azcérate
Platon. (Trad. 1988). Republica. Madrid: Gredos

Wagner, C.G. (s/f). Artemis, Quiron y Dionisos. Una interpretacion etnobotanica,
Homenaje a Domingo Placido. Madrid, 1237-1253

Wellek, R., & Warren, A. (1949). Teoria de la literatura. Nueva York: Harcourt, Brace &
World

78




